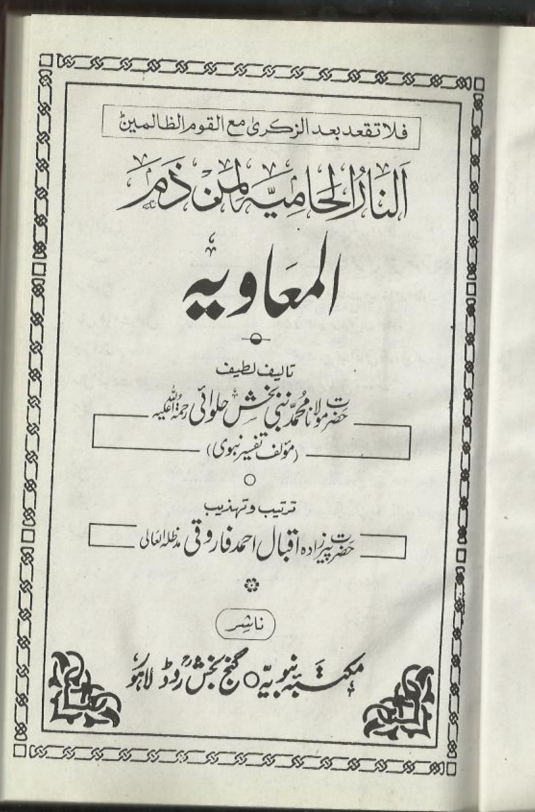
\$\$\_\$\$\_\$\$\_\$\$ 



## فهرست مضامين

| 5  | 019                                               |     |
|----|---------------------------------------------------|-----|
| 21 | تفرقه بازول کی ندمت                               | -1  |
| 22 | معاندین کے اعتراضات کاجواب                        | - 2 |
| 24 | المسنت والجماعت كي نضيلت                          | - 3 |
| 27 | صحابی رسول مالی میل کے فضائل و مقامات             | - 4 |
| 29 | اشداءعلىالكفار                                    | - 5 |
| 29 | رحمابينهم                                         | - 6 |
| 30 | ركعا سجداً .                                      | -7  |
| 30 | قرآن پاک محابہ کرام کے اوصاف بیان کر تا ہے        | - 8 |
| 32 | قرآن پاک کا ایک ایک لفظ صحابی کی تعریف کرتا ہے    | - 9 |
| 33 | السابقونالاؤلون منالمهاجرين                       | -10 |
|    | حضرت مجدد الف ثاني ديني صحابه كرام كي افضليت بيان | -11 |
| 34 | いた                                                |     |
| 35 | صحابہ کرام کے دو فرقوں کی من گھڑت روایات          | -12 |
| 39 | صحابه کرام کی اجتثادی روش                         | -13 |
| 40 | تمام صحابہ کرام سابق الاعمال تھے                  | -14 |
| 40 | صحابہ کرام کے باہمی اختلافات پر ایک نظر           | -15 |
| 41 | شیعوں کی نفاسیر میں صحابہ کرام کی فضیلت           | -16 |
|    |                                                   |     |

# جمله حقوق بق ناشر محفوظ

| ° النار الحاميه لمن ذم المعاويه "      |   | نام كتاب       |
|----------------------------------------|---|----------------|
| حضرت مولانا محمد نبي بخش حلوائي ريشير  |   | معنف           |
| احوال و مقامات سيد نا اميرمعاويه باغو  |   | موضوع          |
| ١٩٣٤ بمطابق ١٩٣٤ء                      |   | سال طباعت اول  |
| حضرت پير عبدالخالق فاروقي مجددي بينيمه |   | زيراتتمام      |
| الممان بمطابق ۲۰۰۰ء                    |   | سال طباعت ثانی |
| محمد عمر خان                           |   | ترتیب نو       |
| ایم یو کمپوزنگ سینٹر' سمن آباد' لاہور  |   | کمپوزنگ        |
| پرنٹرز 'لاہور                          | o | تابع           |
| مكتبه نبويه 'عَبْخ بخش رودُ 'لا بهو ر  | · | ناثر           |
| 120                                    |   | قيت الم        |
|                                        |   |                |

..... ابتمام ..... مكتبه نبويد : محنج بخش رود ٔ الابور -

| 85  | 37 - حضرت على وليد أور حضرت معاويه وليد كا اختلاف           |    |
|-----|-------------------------------------------------------------|----|
| 87  | 38 - المبنت كاروبيا                                         |    |
| 94  | 39 - حضرت امير معاويه بيناه كي خلافت برحق تقى               |    |
| 96  | 40 - حضرت اميرمعاويد ولله قرآن پاک کي روشني ميس             |    |
| 98  | 41 - حضرت عبدالله ابن عباس بنطف کی رائے                     |    |
| 99  | 42 - حضرت عثمان بینچه کی شهادت کی رات                       |    |
| 100 | 43 - حضرت حسن بالله اور حضرت معاوید بالله کی صلح            |    |
| 102 | 44 - حضرت اميرمعاويه الله كل خلافت 'امارت تقى               |    |
| 102 | 45 - صحابه کی خلافت اور حضرت معاویه کی امارت میں فرق        |    |
| 104 | 46 - حضرت اميرمعاويد والله الل بيت كرام ك خادم تھے          |    |
| 105 | 47 - حضرت اميرمعاويه بالخد كي امارت                         |    |
| 106 | 48 - حضرت امیرمعاویه بایمی کی فتوحات                        |    |
| 109 | 49- حضرت حسن ياللجو كا مطالبه                               |    |
| 109 | 50 - حضرت امیرمعاوید والی کے فضائل پر ایک نظر               |    |
|     | 51 - حضور نبی کریم مالید نے امیرمعاوید طاق کو ہادی اور مهدی |    |
| Ш   | كا خطاب ويا                                                 |    |
|     | 52 - حضرت امیرمعاویہ دلیجھ پر ان کے منگرین اور مخالفین کے   |    |
| 112 | اعتراضات كالتجزيه                                           |    |
| 114 | 53 - حضرت ابن عباس مربطه كا قول                             |    |
| 115 | 54 - حضرت امپر معاوید بیات کو خلافت کی بشارت                | -  |
|     |                                                             | 50 |

| 42 | حضرت امام باقر والله كابيان                      | -17  |
|----|--------------------------------------------------|------|
| 46 | فضائل صحابه کرام احادیث کی روشنی میں             | - 18 |
| 51 | حضرت امیرمعاوید واقع کے فضائل و مناقب            | - 19 |
| 53 | صحابہ کرام کے باہمی اختلافات کی نوعیت            | -20  |
| 53 | حضرت مجدد الف ثانی روینی کے اقوال                | -21  |
| 55 | صحابه کرام حضرت مجد د الف ثانی رایلید کی نظر میں | -22  |
| 56 | اجتمادی خطا پر اکابر اہلسنّت کا روپیہ            | -23  |
| 58 | حضور مرافیظ نے امیر معاویہ واقد کو دعا دی تھی    | -24  |
| 61 | حضرت مجدد الف ثانی رئیجهٔ شیعوں کو جواب دیتے ہیں | -25  |
| 66 | صحابہ کرام کی نغزشیں                             | -26  |
| 71 | صحابی کون ہے؟                                    | -27  |
| 73 | جماعت پر الله تعالی کا ہاتھ                      | - 28 |
| 74 | اجماع امت کی دلیل                                | -29  |
| 75 | کھیت میں بکریاں چرانے پر مئلہ                    | -30  |
| 76 | اجتباد کی اہمیت                                  | - 31 |
| 76 | اجتماد کی اہلیت                                  | - 32 |
| 78 | حضرت معاذبن جبل طاف کی اجتمادی سوچ کی تعریف      | -33  |
| 81 | حفزت اميرمعاويه ولجه جليل القدر مجمتد تنق        | -34  |
| 82 | بخاری شریف میں حضرت امیرمعاویہ بڑھ کا تذکرہ      | - 35 |
| 84 | المِنت و جماعت کی اعتقادی تحریروں پر ایک نظر     | - 36 |
|    |                                                  |      |

| 156 | شیعہ مؤرخین کے حضرت امیرمعاویہ چھ پر اعتراضات    | -76  |
|-----|--------------------------------------------------|------|
| 157 | حضرت علی والے اور حضرت معاویہ والی کے اختلافات   | - 77 |
| 159 | علامه تغتازانی کا نظریه                          | - 78 |
| 160 | كيا بعض صحابه جنتي تقے؟                          | - 79 |
| 161 | حضرت امیرمعاویہ ڈاٹھ کے خاندان سے دشتنی          | -80  |
| 161 | بنواميه كي احاديث مين مذمت                       | -81  |
|     | كيا حضرت ابوسفيان اور حضرت معاوييه مولفته القلوب | -82  |
| 162 | میں سے شے                                        |      |
| 163 | سیدہ عائشہ صدیقہ اور ان کے ساتھیوں پر اعتراض     | -83  |
|     | حضرت حسن باليمد كوفد كے شيعوں كى بغاوت كاجواب    | -84  |
| 163 | رية                                              |      |
| 164 | مختار ثقفی کون تھا؟                              | -85  |
| 165 | امام حسن والحد ك تقيد بإز ساتھى                  | -86  |
| 166 | حفرت معاویہ باللہ کا حفرت حسن باللہ سے حسن سلوک  | -87  |
| 167 | حفرت معاویہ کے وظیفہ سے حضرت حسن بڑاد کی سفاوتیں | -88  |
| 168 | الم حسین واقع کی ناز برداری                      | -89  |
| 169 | حضرت امیرمعاویه بیاو کی بزید کو وصیت             | -99  |
| 170 | مینے کے گور نر کا حضرت حسین بیٹھ کے نام ایک خط   | -91  |
| 172 | مؤلف كتاب كى ايك گذارش                           | -92  |
|     |                                                  |      |

| 120 | حضرت معاويه وزاته فقيه اور مجتمد تنفي                 | - 55 |
|-----|-------------------------------------------------------|------|
| 121 | حضرت عبدالله ابن زبیر دالله کی رائے                   | - 56 |
| 124 | حضرت امیرمعاویه خامی راوی احادیث تھے                  | - 57 |
| 125 | حضرت معاویہ پر طعنہ زنی کرنے والوں کو جوابات          | - 58 |
| 132 | حضرت معاویہ بیٹی بزید کو وصیت کرتے ہیں                | - 59 |
| 133 | شیعه مصنفین کی بددیا نتیں                             | -60  |
| 134 | حضرت معاویه طامخه تقتریر خداوندی کی زومیں             | - 61 |
| 135 | شیعہ مصنفین کے جھوٹے واقعات                           | - 62 |
| 136 | غنية الطالبين من فإنت                                 | -63  |
| 138 | صحابہ کرام پر کفریہ فتوے                              | - 64 |
| 138 | امیرمعاویہ بڑا اور بزید پلید کے اقتدار کاموازنہ       | - 65 |
| 139 | شيعه حضرات كااعتزاض                                   | -66  |
| 140 | حضرت عمار والله كاكروار                               | - 67 |
| 144 | خار جی کون لوگ تھے؟                                   | - 68 |
| 145 | صلحی ایک تدبیر                                        | - 69 |
| 145 | خارجیوں کی حرکات                                      | -70  |
| 146 | کیا حضرت امیر معاویہ کے ساتھی خارجی تھے؟              | - 71 |
| 150 | حضرت امیرمعاویه دیره حضور مانیدم کی وصیت کی روشنی میں | - 72 |
| 150 | حضرت امیرمعاویہ بھا کے فضائل پر ایک نظر               | - 73 |
| 153 | خلفائے راشدین قرآن و احادیث کی روشنی میں              | - 74 |
| 154 | سحابی رسول مافویدم کی لغزش                            | - 75 |

بسصاللها لرجمان الرجيم

مقدمه

پیرزادہ اقبال احمہ فاروقی ایم اے

يه كتاب " النار الحاميد لمن ذم المعاويد " حضرت مولانا محمد نبي بخش طوائي نقشبندي رحمته الله عليه ( ١٨٦٠ه / ١٩٣٨ء ) مولف " تفير نبوي "كي الف اطیف ہے۔ آپ نے اسے ۱۹۳۱ء میں مرتب فرماکر زبور طباعت سے آراستہ فرمایا تھا۔ اس کا پہلا ایڈیشن چھپا تو اس موضوع کی اہمیت کے پیش نظر کئی ارباب علم و قلم آگے بوھے جنہوں نے حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عند کے احوال و مقامات پر کتابیں لکھیں۔ برصغیریاک و ہند میں علائے اہلت کا ایک ایبا طبقه تھا جو بیر محسوس کرتا تھا کہ کئی سی لوگ شیعوں' را نفیوں اور معاندین صحابہ کرام کی غلط بیانیوں سے متاثر ہو کر حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے متعلق ست باتیں کرنے لگے ہیں۔ پھر حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ سے آگے بڑھ کر حفرت ابوسفیان، حفرت طحہ، حفرت زبیر اور حضرت عمرو ابن العاص رضى الله تعالى عنهم جيسے جليل القدر صحاب كى كردار كشى كرنے لكے بيں۔ يہ ايك ديني فتنہ تھا جو عام لوگوں سے گزر كر ظافقاہوں، پیرخانوں اور سی سادات کے گھرانوں کو بھی اپنی لپیٹ میں لینے لگا تھا۔ اس كتاب ك آنے كے بعد سنيوں ك اندر سوچنے كا انداز يدا ہوا۔ چناني بت ے علمائے المبنت نے حضرت امیر معلوب رضی اللہ تعالی عند کے فضائل مروار

اور دین خدمات پر قلم اٹھایا۔ سی علائے کرام کے علاوہ دیوبندی مکتب فکر کے کئی اہل قلم بھی آگے بوھے اور اس موضوع پر کتابیں اور رسالے کھے۔ دو سری طرف شیعہ اور رافضی قلمکار بھی اپنے افسانوں' الزامات اور مطاعن کو لے کر میدان میں آئے اور اپنے لوگوں کو سارا دینے گئے۔

حضرت مولانا مجر نبی بخش طوائی رحمته الله علیه ' مولانا غلام قادر بھیروی ریٹے کے شاگرد رشید ہے۔ مولانا غلام دشگیر قصوری ریٹے کے تربیت یافتہ اور مرید و مجاز ہے۔ وہ اعتقادیات پر بہت کام کر چکے ہے۔ وہ '' تغییر نبوی میں ان موضوعات کو بردی تفصیل ہے بیان کر چکے ہے۔ ان کے سامنے دینی فتنوں کا ایک طوفان تھا جس نے برصغیریاک و ہندگی اعتقادی دنیا کو ہلا کر رکھ دیا تھا۔ اسلام کی حقانیت ' مقام مصطفیٰ میں ہیں کی عظمت اور صحابہ کرام کے مقامات اور حضرت امام ابوصنیفہ رحمتہ الله علیہ کے مسلک کے خلاف کئی قشم کی آوازیں اور حضرت امام ابوصنیفہ رحمتہ الله علیہ کے مسلک کے خلاف کئی قشم کی آوازیں اکھنے گئی تھیں۔ فاضل مولف نے دیکھا کہ گئی سی پیرخانوں کے صاجزادگان اکھی شیعوں کے پراپیگنڈے سے متاثر ہیں اور ان کی دیکھا دیکھی حضرت امیرمعاویہ رضی الله تعالی عنہ سے بغض رکھتے ہیں۔

آپ نے یہ کتاب کہ اور اپنے پیرفانہ حفرت پیر سید جماعت علی شاہ لا فانی علی پوری رحمتہ اللہ علیہ کے فدمت میں پیش کی۔ حفرت لا فانی رحمتہ اللہ علیہ نے اسے پند فرمایا۔ منظوری کے بعد کتاب کی کتابت ' طباعت اور اشاعت کا آغاز کیا اور یہ کتاب ۱۹۳۱ء میں آپ کے مرید صادق پیر عبدالخالق فاروقی مرحوم کے زیراہتمام چھپی۔ یہ کتاب شائع کیا ہوئی سارے پنجاب میں علائے المسنت نے اسے ہاتھوں ہاتھ لیا اور فاضل مولف کے اس اقدام کو سراہا۔ آپ کی اس کتاب سے حفرت مولانا مفتی احمد یار فان نعیمی رحمتہ اللہ سراہا۔ آپ کی اس کتاب سے حفرت مولانا مفتی احمد یار فان نعیمی رحمتہ اللہ علیہ (صاحب تغیر نعیمی و جاء الحق) جیسے عالم دین بھی متاثر ہوئے چنانچہ انہوں علیہ (صاحب تغیر نعیمی فرات نوری روجہ حجادہ نشین چک سادہ ضلع گجرات

کے زیر اہتمام ۱۳۷۵ھ میں " حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ " شائع کر کے را فنیوں کے اعتراضات کا منہ تو ڑجواب دیا اور سنیوں کا سربلند کر دیا۔

حفرت اميرمعاويه رضى الله تعالى عنه سيدالانبياء صلى الله عليه وآله وسلم كے ايك جليل القدر سحابی شے۔ جنہوں نے كئي سال تك حضور نبي كريم صلى الله عليه وآله وسلم كى بارگاہ بين رہ كر تربيت پائى 'كاتب وحى كے منصب پر فائز رہے ' حضور رحمت للعالمين صلى الله عليه وآله وسلم كے كئي فرامين اور مكتوبات كى الله اور كتابت كا شرف حاصل كيا۔ حضور نبي كريم صلى الله عليه وآله وسلم نے آپ كو ايني امت كے لئے "بادى " اور " مهدى " قرار ديا۔

حفرت اميرمعاويه بن ابوسفيان رضى الله تعالى عنماكى كنيت ابوعبدالرحمٰن تھی۔ آپ کا سلسلہ نب پانچویں پشت میں والد اور والدہ کی طرف سے حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے خانوادہ کی عالی قدر شخصیت عبد مناف سے جاملا ہے۔ عبد مناف سید المرسلین صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے چوتھے واوا ہیں۔ اس طرح حضرت امیرمعاویہ رضی الله تعالی عنه حضور نبی كرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے قرابت دار تھے۔ حضرت معادیہ طابح ظہور نبوت کے آٹھویں سال مکہ مکرمہ میں پیدا ہوئے اور ۲۰ بجری میں فوت ہوئے اس طرح آپ نے ۵۸ سال زندگی پائی۔ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عند بجرت کے بعد مکہ بی میں رہے مگر صلح حدیبیر کے موقعہ ( 2 جری ) پر دامن اسلام ہے وابستہ ہوئے۔ مکد مکرمہ میں وشمنان اسلام کے غلبہ کی وجہ سے حضرت عباس رضی الله تعالی عنه کی طرح آپ بھی مسلمان ہونے کا اعلان نه کر سکے۔ فتح مکه ك دن آپ نے اعلانيه اپ اسلام كا اظهار كيا اور حضور صلى الله عليه وآله وسلم کے وامن سے وابستہ ہو گئے۔ آپ کی بمن ام جبیبہ رضی اللہ تعالی عنها حنه ر مبی کریم صلی الله علیه و آله وسلم کی زوجه محترمه تھیں۔ اس طرح آپ حضور صلی الله علیه و آله وسلم کے نسبی اور سسرالی رشته میں اہم قرابت رکھتے

تھے۔ حضرت مولانا روم رحمتہ اللہ علیہ نے آپ کو ای رشتہ کی وجہ سے " خال المومنین " اہل ایمان کا مامول کما ہے۔

اگرچہ شیعہ حفرات نے اس بات پر بوا زور دیا ہے کہ حفرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فتح کمہ کے بعد مسلمان ہوئے تھے۔ شیعہ تاریخ نگار صرف آپ کی عظمت کو کم کرنے کے لئے یہ بات کہتے ہیں۔ ( حالا تکہ فتح کمہ کے بعد بھی اسلام لانے والے باعظمت صحابہ میں شار ہوتے ہیں ) گر حقیقت یہ ہے کہ آپ فتح کمہ ہے بہت پہلے مسلمان ہو گئے تھے۔ جب حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے پہلا عمرہ اداکیا تھا تو آپ کو مروہ کے وامن میں حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے بال کا شخ کا اور جامت بنانے کا شرف ماصل ہوا تھا۔ یہ عمرہ قضا صلح حدیبیہ کے ایک سال بعد ۸ ہجری میں اداکیا گیا حاصل ہوا تھا۔ یہ عمرہ قضا صلح حدیبیہ کے ایک سال بعد ۸ ہجری میں اداکیا گیا تھا۔ بال فتح کمہ کے دن آپ کی محبت اور خدمت کے پیش نظر حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے آپ کو خصوصی انعام و اکرام سے نوازا تو کئی صحابی مطلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے آپ کو خصوصی انعام و اکرام سے نوازا تو کئی صحابی رشک کرنے گئے۔ جبکہ آپ کے والد ابو سفیان خود نے جو نو مسلم سے مقد موسوطی القابوب "فنڈ ہے جبکہ آپ کے والد ابو سفیان خود نے جو نو مسلم سے میں دولت یائی۔

فتح مکہ کے بعد آپ مدینہ منورہ میں آگے اور حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی مجالس اور قربت میں رہنے گئے۔ آپ کی بمشیرہ ام جبیبہ رضی اللہ تعالیٰ عنما نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی زوجہ محرّمہ تھیں۔ آپ اکثر حضور میں کریم صلی اللہ علیہ حضور میں ہوتے، وجی نازل ہوتی تو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم امیرمعاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو کتابت کے لئے تھم دیتے۔ سربراہان مملکت کو فرابین جاری فرماتے تو حضرت معاویہ طابع سے کھواتے۔ آپ کی خدمات سے خوش ہو کر دعاؤں میں یاد فرماتے۔ "بادی" اور "مہدی" کتے۔ خدمات و فرائض میں ماہر قرار دیتے۔ راویان اعادیث نبوی مائی میں آپ علوم دراشت و فرائض میں ماہر قرار دیتے۔ راویان اعادیث نبوی مائی میں آپ علوم دراشت و فرائی میں ماہر قرار دیتے۔ راویان اعادیث نبوی مائی میں آپ علوم دراشت و فرائی آتا ہے۔ آپ مجتد سے فقیہ سے اور زبردست عالم دین سے۔

حضور اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے وصال کے بعد جب فتوعات اسلامیہ کا سلسلہ پھیلا تو حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کے زمانہ خلافت میں سارا عراق اور شام اسلامی فتوعات میں آگیا تھا۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے آپ کو شام و عراق کا امیر بنایا۔ آپ حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کے سارے عمد خلافت میں اسی منصب پر قائم رہے۔ پھر سید ناعثمان غنی رضی اللہ تعالی عنہ کا دور خلافت آیا تو آپ اسی منصب پر فائز تھے۔ جب حضرت علی کرم اللہ وجہ الکریم کا زمانہ خلافت آیا تو آپ شام کے امیر تھے۔ اس طرح آپ میں سال تک عراق و شام کی گور نری کے عمدہ پر فائز رہے۔

حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ کے قصاص کے مطالبہ پر کشیدگی بوھی تو آپ نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی مرکزی حکومت سے علیحدگی کا اعلان کر دیا اور اور شام کے مستقل امیر بن گئے۔ اس سلسلہ میں جنگ صفین اور جنگ جمل کے ناگوار واقعات سامنے آئے۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی وفات کے بعد حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ مند خلافت اسلامیہ پر تشریف لائے تو ملکی حالات بوے خراب ہو چکے تھے۔ انتشار اور اختلافات کی فضاء پیدا ہو چکی تھی۔ منتشار اور اختلافات کی فضاء پیدا اللہ تعالی عنہ نے اسلام کی عظیم الثان سلطنت کو محفوظ کرنے کے لئے انتشار اور افتراق کی فضا کو ختم کرنے کے لئے انتشار اور افتراق کی فضا کو ختم کرنے کے لئے ایک اہم قدم اٹھایا اور آگے بڑھ کر اور افتراق کی فضا کو ختم کرنے کے لئے ایک اہم قدم اٹھایا اور آگے بڑھ کر حضرت امیرمعاویہ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ سے مصالحت کرنے کے لئے ہاتھ بڑھایا اور صلح نامہ کی روشنی میں خود خلافت سے دستبردار ہو کر حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو تھام مملکت اسلامیہ کا امیر مقرر کر دیا۔ اس طرح آپ اسلامیہ کا امیر مقرر کر دیا۔ اس طرح آپ

ہیں سال تک خلافت راشدہ کے زیر کمان امیرشام رہے۔ خلافت راشدہ کے بعد مزید ہیں سال تک عالم اسلام کے تمام ممالک کے امیر رہے۔ آپ نے ۴ رجب الرجب ۲۰ بجری کو دمشق میں وفات پائی۔ اس وقت آپ کی عمر ۲۷ سال تھی۔

حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالیٰ عبنہ ایک زبردست نتظم سلطنت '
بلند پایہ سیاس رہنما اور مشکل حالات کا مقابلہ کرنے والے جری انسان تھے۔
آپ نے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے نہ صرف تربیت پائی بلکہ حضور ہائی باک ہے عشق رکھتے تھے۔ وفات سے پہلے وصیت کی کہ میرے پاس نبی پاک صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے ناخن مبارک بیں 'عسل اور میرے کفن کے بعد یہ ناخن میری آ تھوں کی پلکوں کے اندر رکھ دیئے جائیں۔ میرے کفن کے بعد یہ ناخن میری آ تھوں کی پلکوں کے اندر رکھ دیئے جائیں۔ میرے پاس حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے سر مبارک کے کچھ بال بیں وہ میرے پاس حضور سلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے سر مبارک کے کچھ بال بیں وہ میرے پاس حضور اپنی تمیم عطا فرمائی تھی' اس سے میرا کفن بنایا جائے۔ میرے پاس حضور رحمت للعالمین صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی ایک چاور ہے اس میں مجھے لیینا جائے۔ میرے پاس حضور اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کا تبنید ہے' مجھے اس طرح مجھے تبر میں رکھا جائے کہ جب میں اٹھوں تو حضور میں سلایا جائے۔ اس طرح مجھے تبر میں رکھا جائے کہ جب میں اٹھوں تو حضور میں سلایا جائے۔ اس طرح مجھے تبر میں رکھا جائے کہ جب میں اٹھوں تو حضور میں سلایا جائے۔ اس طرح مجھے تبر میں رکھا جائے کہ جب میں اٹھوں تو حضور میں سلایا جائے۔ اس طرح مجھے تبر میں رکھا جائے کہ جب میں اٹھوں تو حضور میں سلایا جائے۔ اس طرح مجھے تبر میں رکھا جائے کہ جب میں اٹھوں تو حضور میں سلایا جائے۔ اس طرح مجھے تبر میں رکھا جائے کہ جب میں اٹھوں تو حضور

حضرت امیرمعاوی رضی اللہ تعالیٰ عند بے پناہ سیای اور تنظیمی ملاحیتوں کے مالک تھے۔ انہوں نے چالیس سالہ دور اقتدار میں اسلامی سلطنت کی بنیادوں کو مضبوط کیا' اسلامی لشکر کو مربوط کیا' فقوعات کا سلسلہ وسیع سے وسیع تر کر دیا۔ اندرونی ظفشار کے باوجود انہوں نے اسلامی تعلیمات اور نظریات کو نمایت مختی سے نافذ کیا۔ آپ کے فضا کل و کمالات میں کئی اعادیث ریکارؤ میں موجود ہیں۔ محدثین' مور فیین اور اعیان امت بنے آپ کے ریکارؤ میں موجود ہیں۔ محدثین' مور فیین اور اعیان امت بنے آپ کے

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لِله الذي اوجب على الكافة تعظيم اصحاب نبيهم و آله المصطفين الخيار واشهدان سيدنا محمداً عبده و رسوله النبى المختار صلى الله عليه و آله وسلم و على آله و اصحابه صلوةً و سلاماً يتعاقبان تعاقب الليل والنهار ()

امابعد ہم اہل اسلام خصوصاً اہلیت و الجماعت پر داضح کرنا فرض منصبی سیحیت ہیں کہ ہمارے زمانے میں صحابہ کرام سے بغض رکھنے والے گندم نما جو فروش بعض علاء اور پیرزادے اہلیت والجماعت کے لباس میں عام مسلمانوں کو گرا، کرتے رہتے ہیں اور صحابہ کرام' ازواج مطرات خصوصاً سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے متعلق ست گفتگو کر کے ناواقف مسلمانوں کو کرو فریب کا نشانہ بناتے رہتے ہیں۔ مولانا رومی ریٹے نے ایسے ہی لوگوں کے بارے میں فرمایا تھا ۔

اے با الجیس آوم روئے ہست پس بسر وستے نشاید واو ووست حرف درویشاں بدزود مرد دول تا فریبد مرغ را آل زان فرول

آئ دنیا میں بے شار شیطان صفت لوگ انسانی لباس میں موجود ہیں۔ للذا ہر ایک کے ہاتھ میں ہاتھ نہیں دینا چاہئے۔ آج بہت سے شخ صورت اللہ گرشیعہ مور خین بزیر کی بد کرداری بیان کر کے حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو برا عنہ کو نشانہ تقید بناتے رہتے ہیں۔ حضرت ابوسفیان رضی اللہ تعالی عنہ کو برا اللہ تعالی عنہ کو برا اللہ تعالی عنہ میں۔ حضرت زبیر' حضرت علیہ 'حضرت عمره ابن العاص رضی اللہ تعالی عنہ میں ان کی زبانوں کا نشانہ ہیں۔ پھر یہ بغض کے بھرے ہوئے شیعہ ذاکر' مورخ اور واعظ بے سروپا کمانیاں گھڑ گھڑ کر لوگوں کو گمراہ کرتے رہتے ہیں۔ اس گمراہ کن پراپیگنڈہ کے اثرات سے امت مصطفیٰ میں رافضی اور شیعہ فرقے کو فروغ ملا اور آج امت رسول میں بغض مو گئی ہے۔ المنت کی فضیلت کے ساتھ ساتھ ان لوگوں کے دلوں میں بغض معاویہ بھرا ہوا ہے اور اب یہ بغض بعض سنی پیرزادوں' حجادہ نشینوں' جابل گدی نشینوں' اور ابسلہ علم پیروں تک جا پہنچا ہے۔ ہمارے فاضل مولف مولانا محمد نبی بخش حلوائی رحمت اللہ تعالی عنہ کے رحمت اللہ علیہ کرام کی فضیلت اور عظمت کو بیان کیا اور سلیم القاب کو گوں کو دعوت مطالعہ دے کرایک انہ کردار ادا کیا ہے۔

مولانا محر نبی بخش طوائی رحمته الله علیہ نے "النار الحامیہ لمن ذم المعادیہ" کی طباعت اپنی زندگی کے آخری ایام میں کرائی تھی۔ ان دنوں آپ ضعف اصری کی وجہ سے پروف ریڈنگ نه کر سکے۔ کاتب بھی نیم خواندہ تھا المبت کی اطلاقی اغلاظ رہ گئیں۔ آپ نے تصبح اغلاط نامہ چھپوا کر کتاب کے آخر میں لگا دیا مگر بات نه بنی۔ ہم نے آج کے قار کین کی آسانی کے لئے کو شش کی میں لگا دیا مگر بات نه بنی۔ ہم نے آج کے قار کین کی آسانی کے لئے کو شش کی ہے کہ بعض مقامات پر زبان و بیان میں نظر فانی کے ساتھ نیا ایڈیشن چیش کیا جائے۔ ہم وقع کرتے ہیں کہ انصاف پند قار کین اس کتاب کو پند فرمائیں گے۔ ہماری نظر فانی کے اقدام کو پند فرمائیں گے اور اس نے ایڈیشن کو پند گرس گے۔ ہماری نظر فانی کے اقدام کو پند فرمائیں گے اور اس نے ایڈیشن کو پند

تعالیٰ کے پاک درویشوں کے الفاظ اور کلمات چراکر ایبا جال بچھاتے ہیں جس سے سادہ لوح پر ندے کھنس جائیں۔

ان میں سے کئی لوگ اہلتت مصطفوی کے خرخواہ بن کر بعض صحابہ رسول عليه يرطعن و تشنيع كرتے رہتے ہيں۔ ان كى زبان درازى سے السنت والجماعت كى اكثريت متاثر ہو رہى ہے۔ رافضى اور شيعه تو اعلانيہ صحابہ كرام كو كافر المعون مرتد واسق اور غاصب كت بجرت بين- جب علائ كرام ان كي اليي بدزباني كانوش ليت بين وه اين خصوصي جال " تقيه "كو سامنے لے آتے ہیں۔ ہمارے نزدیک ایے لوگ رافضی ہیں 'شیعہ ہیں اور جو لوگ صحابہ کرام . ے بغض رکھ کرسید کملاتے ہیں وہ امت رسول مائیلم کے سید نسیں ہو علقہ وہ وائرة اسلام سے خارج ہیں۔ وہ نص قرآنی کا برملا انکار کرتے جاتے ہیں۔ ليغيظ بهم الكفار صحاب كرام ے كافرى بغض ركھتے ہيں۔ ان ميں سے اكثر مولوی اور پیر بھی ہیں۔ جو سدنا امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنه ' حضرت ابو سفیان رضی اللہ تعالی عنہ پر بدزبانی کرنے کے بعد اہل بیت مصطفیٰ ماہیم اور ازواج النبی طرفیم کو بھی نشانہ تنقیص بناتے ہیں۔ ان لوگوں کا خصوصی نشانہ حضرت سیدنا امیرمعاویہ رضی الله تعالی عند ہیں۔ یہ لوگ آپ سے سخت بغض اور عداوت رکھتے ہیں۔ ایسے سی اوگ شیعوں کی بنائی ہوئی کماوتوں اور وشمنان صحابہ کے گھڑے ہوئے افسانوں سے متاثر ہو کر گفتگو کرتے رہتے ہیں۔ شیعوں کی بنائی ہوئی جھوٹی رام کمانیاں جو قرآنی آیات' احادیث نبوی اور اسلامی تاریخ ك بالكل برعس بي كو من كر غلط انداز اختيار كر ليت بي-

ان حالات میں مولف کتاب ( محرنی بخش طوائی لاہوری راہی مولف تفیر نبوی ) اہل اسلام کی خیرخواہی کے لئے قلم اٹھا رہا ہے اور حضرت سیدنا امیر معاوید رضی اللہ تعالی عند پر اعتراضات کرنے والوں 'شبہات میں مبتلا کرنے امیر معاوید رضی اللہ تعالی عند پر اعتراضات کرنے والوں 'شبہات میں مبتلا کرنے

والول اور پھران پر مطاعن کرنے والے زبان درازوں کے سامنے اصل حقائق سائے لا رہا ہے۔ یہ کتاب مسمی بہ " النار الحامیہ لمن ذم المعاویہ " کی تالیف و طباعت کا اہتمام کر رہا ہے۔ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ پر اعتراضات کا جواب دینے کے علاوہ ان کے مناقب و فضائل کو بیان کر رہا ہے تاکہ آپ ك مقام و منصب كو جائے كے بعد لوگ را ففيول كے كر و فريب سے فكا جائیں۔ مولف کا اپنا عقیدہ یہ ہے صحابہ کرام اور اہلنت عظام تمام کے تمام سید الرسلين صلى الله عليه وآله وسلم كي امت ك خصوصي برگذيده افراد بين-مولف کے زویک تمام انبیاء کرام علیم السلام کے بعد سب سے افضل خلفائے راشدین بین- ظفائے راشدین میں بھی بہ ترتیب خلافت "فخرالقرون قرنی" کی روشنی میں خلفائے اربعہ کے ناموں کے آخری حرف میں ان کی افضلیت اور منصب کو تعلیم کر ہا ہے۔ ( قرنی کے الفاظ سے ظیفہ اول سیدنا صدیق اکبر' خليف دوم سيدنا عمر فاروق وظيف سوم سيدنا عثمان غني اور خليف چهارم سيدنا على الرئضي رضوان الله عليهم الجمعين بين ) ان حضرات اربعه كے بعد سيدنا حزه و سدنا عباس رضی الله تعالی عنما ہیں۔ ان کے بعد سیدہ فاطمت الز ہرا' سیدہ خدیجہ مری پر سیدہ عائشہ صدیقہ پھر سیدنا امام حسن و امام حسین ' پھر عشرہ مبشرہ کے باتی حفزات بی جن میں حفزت سعد' حفزت سعید' حفزت زبیر' حفزت عبدالرحمن بن عوف ' حضرت ابوعبيده بن الجراح رضي الله تعالى عنهم بين-

هر حق را که آمدم بحساب از مجان آل و بهم اصحاب خصوص آن چهار عضر دین خلفائ رسول حق به یقین بهت ابوبکر اول آن چار پیشوائے مهاجر و انسار

پس عمر آنکه رائے او به صواب یافت راه موافقت بکتاب بعدازاں معدن حیا عثان کامل الحلم و جامع القرآن بعدازاں حامل لوائے نبی شاه مردان حق علی و ولی لب کشائم کنول بنام بتول جمم او جز و جمم پاک رسول پس کنم ذکر آل دو قرت عین دو جگر گوشه نبی حسین بعد شان بارسول اقرب الناس مر دو عم اند حمزه و عباس

> پس ہمہ حاضران ہر سہ مکان احد و بدر و بیعت الرضوان

ہمارے نزدیک جو محض کمی صحابی یا اہل بیت کے کمی فرد کے خلاف تو بین آمیز اور گستاخانہ بات کرے گا وہ المسنّت والجماعت سے کوئی تعلق نمیں رکھ گا۔ ہم ایسے محض کو سی تشلیم نمیں کرتے۔

حضرت امام ربانی مجدد الف اللی رحمته الله علیه این متوبات شریفه کی جلد اول کے مکتوب نمبر ۵۴ میں فرماتے ہیں " بدعتی کی صحبت بد کا اثر کافر کی صحبت ہے بھی بدتر ہوتا ہے۔ تمام بدعتی فرقوں میں بدترین بدعتی وہ ہیں جو سحابہ رسول مٹیوم سے بغض رکھتے ہیں۔ یہ قرآن پاک کی آیت کریمہ لیغیظ بھم الکھار کی روشنی میں کفار کی صفوں میں کھڑے دکھائی دیتے ہیں۔ شریعت مصطفیٰ طبیع کی تبلیغ صحابہ کرام نے ہی کی تھی۔ اگر ان پر الزامات اور اعتراضات لگا دیئے جائیں تو قرآن اور شریعت کا مقام کیا رہ جاتا ہے۔ حضرت مثان رضی الله تعالی عند نے قرآن پاک بنع کیا اگر ان پر خیانت اور بددیا نتی کا الزام لگا دیا جائے تو قرآن پاک کی کیا دیشیت رہ جاتی ہے۔ "

حضرت مجدد الف ٹانی رحمتہ اللہ علیہ اپنے ایک اور مکتوب جلد اول نبر ۱۱۳ میں لکھتے ہیں کہ "اصل مقصود یمی ہے کہ المسنّت والجماعت کے عقائد پر عمل کیا جائے۔ اس دولت کے ساتھ استحسان کیا جائے تو کافی ہے ورنہ اس عقیدہ پر قائم رہنا ہی سلامتی کی علامت ہے۔ اگر یہ عقیدہ ہے تو سب پچھ ہے۔"

حضرت مجدد الف نانی رحمتہ اللہ علیہ عقیدہ کی در سکی کو بردی اہمیت دیتے ہیں۔ اگر عقیدہ درست نہیں تو تمام اعمال ' نمازیں ' روزے ' جج و زکوۃ حتیٰ کہ جماد و قبال سب بے کار ہیں۔ ہی وجہ ہے کہ تمام احادیث کی کتابوں میں "کتاب الایمان " کو اولیت حاصل ہے اور حدیث پاک کی ہر کتاب 'کتاب الایمان ہوتی ہے۔ قاضی شاء اللہ پانی پی رحمتہ اللہ علیہ نے " تغیر الایمان ہے شروع ہوتی ہے۔ قاضی شاء اللہ پانی پی رحمتہ اللہ علیہ نے " تغیر مظہری " میں تمام بدعقیدہ اور بدباطن فرقوں کو " فرقہ ضالہ " قرار دیا ہے۔ ہم اللہ تعالی سے صبح العقیدہ پر قائم رہنے کی توفیق مانگتے ہیں اور باطل فرقوں اور بداعتقاد طبقوں سے پناہ مانگتے ہیں۔

#### تفرقه بازول كى ندمت

حضور نبی کریم صلی الله علیه و آله وسلم نے فرمایا من فارق الساماء شبراً فقد خلع رقبته الاسلام عن عنقه ("جس شخص نے بالشت بھر بھی اپنی جماعت میں تفرقہ پیدا کیا اس کی گردن اسلام کی رس سے جدا ہو جاتی ہے۔ " یعنی وہ دائرہ اسلام سے نکل جاتا ہے۔ اس حدیث پاک کو حضرت ابی زر رضی الله تعالی عنه کی روایت سے مسلم شریف "سنن ابوداؤد اور مشکواة شریف میں دیما جاسکتا ہے۔

امام بہمق رحمتہ اللہ علیہ نے ایک اور حدیث کو بیان کیا ہے کہ جو

فخص اہل بدعت کا احرّام کرتا ہے یا ان سے تعاون کرتا ہے وہ المسنّت والجماعت کے حلقہ سے نکل جائے گا۔ امام احمد بن طنبل رحمتہ اللہ علیہ نے اس صدیث پاک کی روشنی میں لکھا ہے کہ علیہ کم باالجماعة و العامة تم پر لازم ہے کہ تم سب سے بوی جماعت المسنّت سے وابستہ رہو۔

مشکواۃ شریف میں لکھا ہے کہ انبعوا سواد الاعظم بیشہ سواد اعظم کے ساتھ چلو اور اس کی اتباع کرتے رہو۔ حضرت شاہ عبرالعزیز دہلوی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی تفیر میں اہلسنت والجماعت سے وابشگی کی تاکید کی ہے۔ "حقائق الننزیل" میں یہ لکھا ہوا ہے کہ بدعنیوں سے دور رہیں' ان سے الس و محبت سے پیش نہ آئیں' ان کی مجالس میں نہ جائیں' ان سے ہم پیالہ و ہم نوالہ نہ ہوں۔ جو مخض بدعنیوں سے میل جول رکھے گایا دوستی کرے گا وہ نور ایمان سے محروم ہو جائے گا۔ ایمان کی طلاحت سے دور ہو جائے گا۔

#### معاندین کے اعتراضات کاجواب

کیا قرآن پاک میں کوئی ایسی آیت کریمہ موجود ہے جس سے یہ ثابت ہو کہ گراہ فرقوں سے میل جول نہ رکھا جائے! ہم اس سوال کے جواب میں قرآن پاک کی آیت کریمہ لا نقعدو بعد الذکری مع القوم الظالمین آثم اس یاد آوری کے ساتھ الیے لوگوں کے ساتھ اٹھنا برٹھنا ترک کردوجو ظالم بیں۔ "یہ حقیقت ہے کہ الجسنّت والجماعت کے علاوہ تمام گراہ فرقے ظالم بیں۔ اس موضوع پر ہم نے " تفیر نبوی "جلد پنجم میں تفصیل سے روشنی ڈالی ہے۔ اس طرح ہاری ایک دو سری تفنیف " اخراج المنافقین من مساجد المسلمین" اور " رسائل خمسہ " میں اس مسئلہ کو وضاحت سے بیان کیا ہے۔

مطاوی نے درالخار کے حاشیہ پر لکھا ہے " آج کے دن المسنّت

والجماعت چار نداہب پر مشمل ہیں جو شخص ان چار نداہب سے جدا ہو کر کسی دو سرے فرقہ ہیں شہولیت اختیار کرتا ہے وہ ظالم ہے، بدعتی ہے اور دوزخی ہے۔ ہم نے '' لحطاوی '' کی عبارت کا خلاصہ بیان کر دیا ہے۔ ہمیں ان لوگوں پر جرت آتی ہے جو سید بھی ہیں، قادری بھی ہیں، فاروقی بھی ہیں اور مجددی بھی کملاتے ہیں، پھر شیعوں اور را فضیوں سے رابطہ رکھ کر ان سے دوستی رکھتے ہیں۔ اس مسئلہ کو سیدنا شخ عبدالقادر جیلانی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی معروف کتاب '' غنیة الطالبین '' میں وضاحت سے لکھا ہے۔ آپ فرماتے ہیں کہ الل بدعت کے ساتھ مباحثہ کرنا یا گفتگو کرنا مناسب نہیں ہے۔ ان سے اختلاط و ملا قات نہیں کرنا چاہئے۔ ان سے سلام کرنا یا ان کے ساتھ کھانا کھانا نمایت ہی ملا قات نہیں کرنا چاہئے۔ ان سے سلام کرنا یا ان کے ساتھ کھانا کھانا نمایت ہی ملاط طریقہ ہے۔ امام احمد رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا ہے جو شخص اہل بدعت کو سلام کرتا ہے یا اس سے دوستی کرتا ہے وہ گمراہ ہے۔

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا مسلمانوں کو سلام صرف آپس میں کرنا چاہے آکہ آپس میں اتحاد ' ربط اور محبت زیادہ ہو۔ بدعنیوں کے ساتھ ہرگز نشست و برخواست نہ کی جائے۔ ان سے ملنے جلنے سے اجتناب کریں۔ ان کی خوشیوں میں شرکت نہ کریں۔ اگر وہ مریں تو جائنس۔ ان کی خوشیوں میں شرکت نہ کریں۔ اگر وہ مریں تو جائنس۔ مرنے کے بعد بھی جب ان کا ذکر ہو تو تعریفی کلمات سے پر این کریں۔ دل میں ان سے نفرت رکھیں۔ ایسے غیرت مند انسان کو اللہ تعالی پر این کے دن سرخرو کرے گا اور بہشت میں سو درجات عطا فرمائے گا۔

جو لوگ ان بر عتی منافقین سے خندہ پیشانی سے پیش آتے ہیں ان پر اللہ تعالیٰ کی لعنت نازل ہوتی ہے۔ ابن مغیرہ نے حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنما سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے فرمایا "اللہ تعالیٰ ابل برعت کے اعمال قبول نہیں فرما یا جب تک وہ برعت سے تو بہ

24

نہ کرے اس کے اعمال قبول نہیں کئے جاتے۔"

حضرت نفیل بن عیاض رحمت الله علیه نے روایت کی ہے کہ جو شخص اہل بدعت سے دوستی رکھتا ہے تو الله تعالی اس کے اعمال ضبط کر دیتا ہے۔ آپ نے فرمایا کہ اگر کوئی بدعتی راہ میں نظر آئے تو وہ راستہ چھوڑ دینا چاہئے۔ حضرت نفیل بن عیاض رحمتہ الله علیہ نے ایک اور مقام پر فرمایا صحابہ کرام کو لعن طعن کرنے والے بدعتی کی نماز جنازہ بھی ادا نہیں کرنی چاہئے۔ اس پر بھیشہ الله تعالی کا غضب نازل ہو تا ہے۔ وہ جب تک گناہ سے توبہ نہ کرے گا اس پر اللہ تعالی کا غضب نازل ہو تا رہے گا۔

ابوابوب بحسانی رحمته الله علیه روایت کرتے ہیں کہ اگر کوئی شخص حدیث رسول طاہیم من کریا سنت رسول طاہیم سے خبریا کرید کے کہ قرآن پیش کرو تو اسے کہنے دو' ایبا شخص گراہ ہوتا ہے۔ اندریں حالات المسنّت و الجماعت کا عقیدہ ہی متوازن اور درست ہے۔ شیعہ صحابہ کرام کو برا بھلا کہہ کر بھی اپنے آپ کو سید کملاتے ہیں۔ ایسے سیدوں سے میل جول حرام ہے۔ ان بھی اپنے آپ کو سید کملاتے ہیں۔ ایسے سیدوں سے میل جول حرام ہے۔ ان بیعت درست نہیں۔

#### المسنّت والجماعت كي فضيلت

"ریاض الناصحین" میں لکھا ہے کہ اہلسنّت والجماعت کے عقیدہ پر قائم ہونا برے اجرو ثواب کی بات ہے۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ہے کہ من تمسک بسنتی عند فسا دامنی فلہ اجر ما نہ شہید ) "جس وقت امت میں انتشار اور فساد پھیل جائے اس وقت میری سنت پر عمل کرنا ایک سوشیدوں کے ثواب کے برابر ہے۔" ایک دو سری روایت میں ایک بزار شہیدوں کا ثواب لکھا گیا ہے۔

امام ناصرالدین سمرقدی رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ جو شخص اجماع امت کے فیصلوں پر عمل کرے گاوہ قیامت کے دن پل صراط سے بجلی کی رفتار سے گزر جائے گا۔ اس کا چرہ چود ھویں کے چاند کی طرح روش ہو گا۔ اس لئے یہ بات ضروری ہے کہ تاریکی اور فساد کے زمانہ میں دین و ایمان کی حفاظت کی جائے۔ ایسے مواقع پر بدعتی عام طور پر راہ راست سے بچسل جاتے ہیں اور ہیں۔ وہ نفسانی خواہشات کا شکار ہو کر اند چیری وادیوں میں بھتک جاتے ہیں اور اپنی نفسانی خواہشات کا شکار ہو کر رہ جاتے ہیں۔

مفکواۃ شریف میں ابراہیم بن میسرہ رضی اللہ تعالی عنہ کی ایک روایت موجود ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا من وقر صاحب بدعنہ "جو شخص اہل بدعت کی توقیر کرتا ہے وہ ہم میں سے نہیں ہے۔ "ایک اور مقام پر فرمایا کہ میری امت کے بہتر فرقے ہو جائیں گے، یہ تمام کے تمام جہنمی ہوں گے صرف ایک فرقہ نجات یافتہ ہو گا ( المسنّت و جماعت) صحابہ کرام نے عرض کی یارسول اللہ طابیع اوہ کونیا فرقہ ہو گا؟ فرمایا جو ہمارے صحابہ کرام نے عرض کی یارسول اللہ طابیع اوہ کونیا فرقہ ہو گا؟ فرمایا جو ہمارے صحابہ کے راستے پر چلے گا۔

"بجمع العلوم" ميں امام بخم الدين نسفى رحمت الله عليه فرماتے ہيں كه رسول الله صلى الله عليه و آله وسلم كے دوستوں ميں سے كى كے ساتھ عدادت و سالم الله عليه و آله وسلم كے دوستوں ميں سے كى كے ساتھ عدادت و سالمان سے محروم ہونا ہے۔ اى ردايت كو شخ ابود قاق رحمت الله عليه نے مخلف انداز ميں بيان فرمايا ہے۔ وہ لكھتے ہيں كه ايك انسان كے بدن ميں تين سو ساٹھ ركيں ہوتی ہيں۔ اگر تين سو انسٹھ ركيں صحابه كرام كى محبت ميں قائم موں اور ان ميں سے ايك رگ بھى ان سے عدادت ركھتى ہو تو مرتے وقت ملك الموت كو حكم ديا جائے گاكه اس كى جان اس دگ كے راستے سے نكال على الموت كو حكم ديا جائے گاكہ اس كى عدادت تھى۔ وہ اپنى اس شخوست كى

# صحابی رسول طافیظم کے فضائل و مقامات

صحابی وہ عظیم شخصیت ہے جس نے دولت ایمان حاصل کی اور حضور نی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی بارگاہ میں حاضر ہو کر شرف زیارت حاصل کیا ' پھر آ فر تک اس ایمان و ایقان پر قائم رہا۔ ایسے صحابی کا درجہ تمام ائمہ امت اور اولیائے کرام سے اولی اور اعلیٰ ہو تا ہے۔ صحابہ کرام کے احوال و مقامات پر اسلامی کتب کی ایک کثیر تعداد موجود ہے اور ہر زمانے اور ہر زبان میں ایس کتابیں سامنے آتی رہتی ہیں جن میں صحابہ کرام کی عظمت تحریر ہوتی میں ایس کتابیں سامنے آتی رہتی ہیں جن میں صحابہ کرام کی عظمت تحریر ہوتی ہیں ایس کتابیں سامنے آتی رہتی ہیں جن میں صحابہ کرام کی عظمت تحریر ہوتی ہیں ایس کتابیں سامنے آتی رہتی ہیں جن میں صحابہ کرام کی عظمت تحریر ہوتی ہیں۔ ان حضرات کے بلند مقام سے انکار کرنا قرآن و احادیث سے محر ہونا ہے کیونکہ قرآن پاک کی آیات اور احادیث کی روایات صحابہ کرام کے فضائل کی شمادت دیتی ہیں۔

ان ونول صحابہ کرام سے وشمنی کی بیاری ایسے مصنوعی سادات الدانوں میں پھیل رہی ہے جو بلاسند اپنے آپ کو سید کملانے کے مرض میں کر قار ہیں۔ صحابہ کرام کا وشمن اصلی سید نہیں ہو سکتا۔ شیعہ اپنی من گھرت کمانیوں اور موضوع احادیث و اخبار سے لوگوں کو گمراہ کرتے رہتے ہیں۔ صحابہ کرام کے باہمی اختلافات اور جنگ جمل و صفین کے واقعات کو بمانہ بناکر لوگوں کو گمراہ کرتے رہتے ہیں۔ اہل ایمان ان واقعات پر خاموشی اختیار کر کے اپنے ایمان کو محفوظ رکھتے ہیں۔ اہل ایمان ان واقعات پر خاموشی اختیار کر کے اپنے ایمان کو محفوظ رکھتے ہیں۔ ہم قرآن پاک سے ان آیات کریمہ کو درج کر رہ ہیں جن میں صحابہ کرام کے فضا کل سامنے آتے ہیں۔

وجہ سے عذاب کی موت مرے گا۔ آپ خیال کریں کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے صحابی سے دختی رکھنے کا یہ اثر ہے تو جو لوگ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے تین جلیل القدر بیارے صحابہ سے عداوت رکھتے ہیں ان کاکیا حشر ہو گا۔ شیعہ تو ایسے بد بخت ہیں کہ وہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے چند صحابہ کرام کو چھوڑ کر سارے صحابہ کے دسمن ہیں اور انہیں ملعون اور منافق کہتے ہیں۔

آج کل کے جائل لوگ ایسے دشمنان صحابہ کرام کو سید کہتے ہیں اور انہیں "شاہ بی " کہہ کر احرام کرتے ہیں " سلام کرتے ہیں۔ ایسے لوگ گراہ ہیں۔ انسان کے بدن کا کوئی عضو خراب ہو جائے تو ڈاکٹر اے کاٹ کر علیحدہ کر دیے ہیں تاکہ وہ دو سرے اعضاء کو متاثر نہ کرے۔ ای طرح ملت اسلامیہ میں سے ایک فرد جو صحابہ کرام سے عداوت رکھتا ہے تو اسے ملت اسلامیہ سے مسترد کر دیا جاتا ہے۔ ایک سید رافضی ہو کر صحابہ گرام سے بغض و عداوت رکھتا ہو تو اسے ہرگز عزت نہیں ملنی چاہئے۔

\*\*\*

一种人一种人种人

محمدرسول الله والذين معه اشد آء على الكفار رحمآء بينهم تراهم ركعاً سجداً يبتغون فضلاً من الله رضواناً سيماهم في وجوهم من اثر السجود ذالك مثلهم في التورة و مثلهم في الانجيل كزرع اخرج شطئه فآزره فاستغلظ فاستوى على سوقه يعجب الزراع ليغيظ بهم الكفار وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات منهم مغفرة واجراً عظيماً

" محد طافیم اللہ کے رسول ہیں اور ان کے ساتھی صحابہ کافروں پر سخت ہیں اور آبس میں نرم دل اور محبت کرتے ہیں۔ تو انہیں دیکھے گا رکوع کرتے ، سب اور آبس میں ٹرم دل اور محبت کرتے ہیں۔ تو انہیں دیکھے گا رکوع کرتے ، سب سب اللہ کا فضل و رضا چاہتے۔ ان کی علامت ان کے چروں میں ہے۔ ان کی پیشانیوں پر سجدوں کے نشان ہیں۔ ان کی بیہ صفت توریت میں ہے اور ان کی بیہ صفت انجیل میں ہے۔ جیسے ایک کھیتی اس نے اپنا پھھا نکالا پھراسے طاقت دی پھر دینز ہوئی پھر اپنی ساق پر سید ھی کھڑی ہوئی کسانوں کو بھلی لگتی ہے طاقت دی پھر دینز ہوئی پھر اپنی ساق پر سید ھی کھڑی ہوئی کسانوں کو بھلی لگتی ہے تاکہ ان سے کافروں کے دل جلیں اللہ نے وعدہ کیا ان سے جو ان میں ایمان اور ایکھے کاموں والے ہیں بخشش اور ہوے ثواب کا۔"

قاسر میں لکھا ہے کہ معہ سے مراد سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ جیں ان کی بیعت نص شرع سے ثابت ہے۔ جب فرمایا لصاحبه لا تحزن ان الله معنا حضور مل محمد جب اپنے دوست کو کما فکر نہ کرد اللہ ہمارے ساتھ ہے۔

بخاری شریف میں ایک حدیث پاک ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ تعالی عند کو " اخی " اور "صاحبی" کے ناموں سے پکارا ہے۔ تم میرے بھائی ہو' تم میرے ووست ہو۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ نے ساری زندگی حضور نبی کریم صلی

الله عليه وآله وسلم كى غلاى بين صرف كردى ، بر موقعه بر جانارى كاحق اوا كيا- صحابه كرام بين ايك ورجه "معيت "كاب به بهت بلند ورجه ب به ورجه سيدنا صديق اكبر رضى الله تعالى عنه كو بدرجه اتم حاصل تفا- بر مسلمان كو رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كى معيت حاصل بونا چاہئے آكه اسے سيدنا صديق اكبر رضى الله تعالى عنه كى قربت كا اعزاز بھى حاصل بو اور حضور صلى الله عليه وآله وسلم كى قربت كا اعزاز بھى حاصل بو اور حضور صلى الله عليه وآله وسلم كى غلامى كا شرف بھى -

#### اشداء على الكفار

قرآن پاک نے سحابہ کرام کے ایک وصف اشداء علی الکفار "بیہ لوگ کفار پر نمایت شدید روبیہ رکھتے ہیں "کو بردی اہمت سے بیان فرمایا ہے۔ یہ سفت بدرجہ اولی سیدنا عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ میں پائی جاتی تھی۔ آپ کی شدت کا یہ عالم تھا کہ کفار تو ان کے سامنے وم بخود رہتے تھے۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے آپ کے لئے فرمایا کہ "عمر کے سامنے سے شیطان بھی بھاگ جاتا ہے " ایک روایت میں لکھا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ جس راہ سے گزرتے شیطان وہ راستہ چھوڑ کر بھاگ جاتا تھا۔

#### رحما بينهم

قرآن پاک نے صحابہ کرام کی ایک اور صفت بیان فرمائی ہے کہ وہ آپس میں بوے رحم دل تھے۔ حصرت عثمان غنی رضی اللہ تعالی عند رحم دل اللہ صلم و حیاء میں بوے مثال تھے۔ ان کی رحم دلی کا بیہ عالم تھا کہ جب باغیوں نے آپ کو گھیر لیا اور قتل کرنے کے دربے ہو گئے تو ایسے وقت میں بھی آپ نے رحم دلی کا مظاہرہ کرتے ہوئے مسلمانوں کی خونریزی سے اجتناب کیا اور اپنی افواج کو ان سے لڑنے کا تھم نہ دیا حتی کہ آپ شہید کردیئے گئے۔

#### ركعاً سجداً

صحابہ کرام کی ایک صفت ہے تھی کہ وہ دنیا کے سارے معاملات میں مصروف رہنے کے باوجود اللہ تعالی کی بارگاہ میں رکوع و جود میں کو آبی نہ کرتے تھے۔ راتیں جاگ جاگ کر رکوع و جود کرتے۔ اگرچہ ہے صفت تمام صحابہ کرام میں پائی جاتی تھی گر امام الاولیاء سید الاتقیاء حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالی عنہ میں بدرجہ اتم پائی جاتی تھی۔ آپ کی نماز' آپ کی عبادت کا یہ عالم تھا کہ آپ اللہ تعالی کی جستی لایزال میں فنا دکھائی دیتے تھے۔ آپ شدید تنے زنی اور جماد میں مصروفیت کے باوجود رات بھراس کثرت سے نوافل اداکیا کرتے تھے' اس بجزو نیاز سے عبادت کرتے تھے' اس سوز و گداز سے اللہ کی بارگاہ میں گر گڑاتے تھے کہ آج تمام اولیائے امت آپ کے نقش قدم پر چل کر ولایت کا اعزاز حاصل کرتے ہیں۔

## قرآن پاک صحابہ کرام کے اوصاف بیان کرتا ہے

یاد رہ کہ صحابہ کرام میں یہ اوصاف نمایت اولیت سے پائے جاتے سے۔ غیر صحابی بزاروں نمازیں اداکرے' بزاروں اعمال بجالائے ایک صحابی کے درجہ تک نمیں پہنچ سکتا اور بھی صحابی کے برابر نمیں ہو سکتا۔ صحابہ کرام کو سب و شنم کرنے والے ایمان سے ہاتھ دھو بیضتے ہیں۔ ہم یمال " خلاصة النفاسير " کا ایک اقتباس پیش کرنا ضروری سجھتے ہیں۔ اس موضوع کو "تفییر احدی " نے بھی اپ (صفحہ ۱۲۲ مطبوعہ بمبئ) میں لکھا ہے۔

قرآن پاک کی آیت کریمہ میں صحابہ کرام کی خلافت کا تغین کردیا گیا تھا اور ترتیب خلافت کی طرف بھی اشارہ کیا گیا ہے۔ صاحب " تفییر کشاف" نے حضرت عکرمہ رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت درج کی ہے۔ آپ نے فرمایا

کہ شطاء ہ سے مراد سیدنا ابو برصدیق رضی اللہ تعالی عنہ ہیں۔ فازر ہ سے مراد حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ ہیں۔ فااستغلظ سے مراد سیدنا عثان غنی رضی اللہ تعالی عنہ ہیں۔ فاسنوی علی سوقہ سے مراد شیرخدا سیدنا علی المرتضی رضی اللہ تعالی عنہ ہیں۔ علی المرتضی رضی اللہ تعالی عنہ ہیں۔

"تفیر مدارک" میں تکھا ہے کہ "امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ نے اللہ اتعالیٰ کے قول وعد اللہ الذین آمنو" اللہ نے مومنوں سے وعدہ فرمایا ہے۔"
میں را ففیوں کے تمام دعووں کو مسترد کر دیا ہے۔ رافضی صحابہ کرام کی دشنی کی وجہ سے کہتے ہیں کہ معاذاللہ تمام صحابہ کرام حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی وفات کے بعد کافر ہو گئے تھے۔ "تفیر حینیٰ " میں وعملوا الصالحات کی تفیر کرتے ہوئے وضاحت کی گئی ہے کہ صحابہ کرام عمل صالح کو زندگی کا معمول بنائے ہوئے تھے۔ اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ ان سے محبت فرمانا کو زندگی کا معمول بنائے ہوئے تھے۔ اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ ان سے محبت فرمانا کے سامنے سر تسلیم خم ہو گئے۔

قرآن پاک کی بے شار آیات ایس بیں جن میں صحابہ کرام کے فضائل و احوال بیان فرمائے گئے ہیں۔ ہم یمال تفصیل سے بیان کرنے سے قاصر ہیں۔ امادیث کا ایک بہت بوا ذخیرہ صحابہ رسول مٹھیم کی عظمت و فضائل پر مشتمل ہے۔ قرآن و احادیث میں بیہ بات ہر آیت اور حدیث میں متفقہ پائی جاتی ہے کہ سحابہ کرام نیکیوں کے سرچشمہ تھے اور انہیں بھشہ نیک الفاظ میں یاد کیا جائے۔ اگر چہ سحابہ کرام کے علاوہ امت رسول کریم مٹھیم کے اولیاء' انقیاء جائے۔ اگر چہ سحابہ کرام کے علاوہ امت رسول کریم مٹھیم کے اولیاء' انقیاء بھی قابل ستائش ہیں مگر صحابہ کرام کی شان منفرد اور ممتاز ہے۔

" تفیر خازن " جلد چهارم اور " تفیر روح المعانی " اور "ابن جریر" میں صحابہ کرام کی شان کو بوی خوبی ہے بیان فرمایا گیا ہے۔ ہم اس کا خلاصہ اور اوصاف بيان فرمات بين وعملوا الصالحات بين ابل بيت اور صحابه كرام دونول شامل ہیں۔

تغير ابن جري ' ابن كير ' مراج المنير ' تغير كير ' تغير نيثابوري وتفير رحمان تفير روح البيان تفير ابومسعود تفيرمعالم الننزيل و میں اس آیت کریمہ کے تحت صحابہ کرام کی صفات بیان کی گئی ہیں۔ ان صحابہ ے بغض کرنا' طعن و تشنیع کرنا ایمان سے ہاتھ وحونا ہے۔

#### السابقون الاؤلون من المهاجر

. اگرچه امت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كے تمام طبقے جنت کے مختلف مدارج میں ہوں گے گر صحابہ کرام میں سابقون الا ولون کا جو مقام ہے وہ سی کو عاصل نہیں۔ ان صحابہ میں خصوصی طور پر وہ مماجرین جہنوں نے سب کھے لٹا کر وین اسلام کو اپنایا اس صفت سے موصوف ہیں اور جنت کے وارث ہیں۔ یہ سحابہ تمام امت کے امام ہیں۔ تمام امت کے پیشوا ہیں۔ وہ ا عندت کے اعزاز سے نوازے گئے تھے۔ وہ اولیت کا شرف عاصل کئے المام مهاجر اور انسار صحاب سابقون اولون مين شاركة محية بين - ان صحاب ي ا اول ہو سکتا ہے نہ سابق الله صحابہ كرام كے برابر بھى نہيں ہو سكتا-

مدیث پاک میں آیا ہے ایک سحانی اگر ایک سر خیرات کر آ ہے تو غیر سمال آر ایک بہاڑ کے برابر بھی خیرات کرے تو اس کے رتبہ تک نہیں پہنچ سکتا۔ سحابہ کرام کے افعال و اقوال واجب الا تباع ہیں۔ ان سے انکار کرنا کفر ب- ان کے باہمی اختلافات کو بمانہ بنا کر ان سے وستنی لینا کفر کی علامت ہے۔ يعض اوك حضرت اميرمعاويه رضى الله تعالى عند اور دوسرك صحابه كرام ير رجمه لکھے پر اکتفاکرتے ہیں۔

# قرآن پاک کا ایک ایک لفظ صحالی کی تعریف کر تا ہے

يبنغون فضلاً من اللهرضوانا ) مين تمام صحاب كا ذكر آ تا ہے۔ ان اوصاف میں تمام اہل ایمان بھی آتے ہیں جو قیامت تک آئیں گے۔ اہام مالک رحمت الله عليه فرماتے بين ليغيظ بهم الكفار سے مراد يہ ب كه تمام كفار صحابہ کرام سے بغض رکھتے ہیں۔ مگر مسلمان کملانے والے رافضی بھی صحابہ کوام سے و شنی میں بغض کی بیاری میں مبتلا ہیں۔ جو مخص صحابہ کرام سے عنیض و غصہ رکھتا ہے وہ کافر ہے۔ اکثر علائے کرام نے اپنی تفاسیر میں اس آیت میں ایسے را نفیوں کا ذکر کیا ہے جو صحابہ سے بغض رکھتے ہیں۔

حفرت امام مالک رحمت الله عليه كے سامنے ايك شخص نے صحابہ كرام کی تنقیص کی تو آپ نے یہ آیت پڑھ کر فرمایا کہ صبح کے وقت سحابہ کرام ہے بغض رکھے والا انسان شام تک اپنا ایمان سلامت نہیں رکھ سکتا۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنها کی روایت اس انداز میں بیان کی گئی ہے سے حاکم نے بوی وضاحت سے بیان فرمایا ب لیغیظ بھم الکفار تو صحابہ کی بوی اعلیٰ صفت ہے۔ ان سحابہ کرام کو کفار برا سیجھتے ہیں ' آج رافضی بھی کفار کے اعش قدم پر چل کر صحابہ رسول کے خلاف کمانیاں بیان کرتے رہتے ہیں۔

" تغيير روح البيان " ( صفحه ١٦٨ ، جلد ٤ ) " تغيير د رمنثور " (صفحہ ۸۳ ، جلد ۵ ، مطبوعہ مصر) میں صحابہ کرام کے مفصل فضائل لکھے گئے ہیں. جن كا آخرى فقره يه ب كه وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات يه آیت کریمہ تمام صحابہ کرام کے متعلق ہے۔ حضرت عبداللہ ابن عباس رحمتہ الله علیما اپنی " تفیر عبای " میں اس آیت کریمہ کے تحت صحابہ کے بے شار

زبان درازی کرتے رہتے ہیں اور حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنه کی منقبت بیان کرتے ہیں 'وہ بھول میں ہیں 'حضرت علی کرم اللہ وجه کسی صحابی رسول سے نه اختلاف رکھتے تھے نه بغض 'وہ تمام کے تمام آپس میں شیرو شکر تھے۔ حضرت مجدد الف ثانی را پھیے صحابہ کرام کی افضلیت بیان کرتے ہیں

نم يمال حفرت مجدد الف فاني شخ احمد سربندي رحمت الله عليه ك متوبات میں سے متوب ۲۱ ، جلد س سے ایک مکتوب کا حوالہ دیتے ہیں۔ آپ نے سورۃ فتح کی تغیر بیان کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اللہ جل شانہ نے اپنے محبوب کے سحابہ جو ایک دو سرے کے ساتھ کمال محبت اور الفت ہے رہتے تھے مح فرانی ب- وہ خود رحیم باس نے سحابہ کرام کور حما بینهم کند کریاد فرمایا ؟۔ " رحما" لفظ مبالغہ کے طور پر ادا کیا ہے جس کے معنی سے میں کہ وہ انتائی کمال سے ایک دو سرے پر مہران اور رحم کنندہ تھے۔ پھر یہ لفظ صفت مشبہ ہونے کے ساتھ ساتھ استرار پر بھی ہے لینی ان کی باہمی محبت و قتی نہیں بكد بيشہ بيشہ كے لئے ہے۔ الذا امت رسول كے ہر فرد كا فرض ہے كد ان حضرات کی محبت کو اپنی زندگی کا حصد بنا لے۔ بید محبت حضور نبی کریم صلی اللہ عليه و اله وسلم سے محبت كى علامت ب اور جو باتيں ان سحاب كے ظاف ویجیس یا سیں اس سے دور رہنے کی کوشش کریں۔ جب حضور نبی اکرم صلی الله عليه و آله وسلم كے تمام سحابه كرام اس صفت سے متصف ستھے تو آج كوئي مخص انہیں اس صفت سے علیحدہ نہیں کر سکتا۔ ان حضرات کے وہ اوصاف بيان كئة جائي جو بدرجه اتم و اكمل ہوں۔

نبوت کے اوازم میں ایک بات بیہ جی ہے کہ خلق پر نمایت مربانی اور

شفقت کا سلوک کیا جائے۔ ہر نبی میں یہ صفت پائی جاتی تھی۔ سیدالانہیاء رحمت للعالمین سلی اللہ علیہ و آلہ وسلم میں یہ صفت بدرجہ اتم پائی جاتی ہے۔ انہیاء کا اخلاق ' رحمت اور محبت سے بالابال ہو تا ہے۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کا اخلاق تو اعلیٰ اخلاق اور اسوہ حنہ کا نمونہ ہے۔ حسد ' بخض ' کینہ عداوت جیسی عادات رزیلہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے جد پاک سے بھیٹ دور رہے۔ آپ نے جس امت کی تربیت دی ' وہ بہترین است کی تربیت دی ' وہ بہترین است کی تربیت دی ' وہ بہترین است ہے۔ وہ سابقہ نداہب اور امتوں کے احکامات کو منسوخ کرتی گئی ہے۔ جو سابقہ اشیں نصیات کے القاب سے طقب تھیں وہ بھی حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی امت کی فضیات اور افضلیت کے سامنے پہت دکھائی دینے علیہ و آلہ و سلم کی امت کی فضیات اور افضلیت کے سامنے پہت دکھائی دینے گئیں۔ آپ بڑیوم کی امت نیرالام ہے اور ایمان میں سب سے بلند درجہ پر فائز سب سے بلند درجہ پر فائز ہوں کیا۔ ہے۔ انہوں نے اپن مال اور جانول کو اللہ تعالیٰ کی راہ میں سب سے زیادہ قربان کیا۔

خیر القرون بھی حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کا زمانہ مبارک ہور آپ کی امت کو اس زمانہ بیں تربیت کا موقعہ ملا۔ حضور رحمت للعالمین سلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی ذات خیر البیشر ہے اور آپ کے سحابہ کرام بھی خیر الناس تھے۔ جو لوگ اس امت کے اولیاء اللہ کی محبت میں رہے وہ رزیلہ مادات سے پاک جو جاتے ہیں۔ پھر جن حضرات کو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی سحبت میسر آئی اور النوں نے اپنی عمریں صرف کر دیں وہ رزیلہ مادات میں گیو عمر موث موسلے اور النوں نے اپنی عمریں صرف کر دیں وہ رزیلہ مادات میں گیو عمر موث موسلے ہیں۔ ان سحابہ کرام کے متعلق کسی متم کی برائی عادات میں گیا جا سکتا۔

صحابہ کرام کے دو فرقوں کی من گھڑت روایات

یاد رہ کے است رسول مان کا بوے سے برا ول اللہ یا امام حضور نبی

كريم صلى الله عليه وآله وسلم كے كمي صحابي كے رتبه كو نميس پہنچ سكا۔ حضرت عبلى رحمته الله عليه قرمات بين ما امن برسول الله من لم يؤقر اصحابه "جس نے صحابہ کرام کی تعظیم نہ کی وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم پر ایمان نمیں لایا - " بعض لوگ بدگوئیال کرتے ہیں کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے صحابہ کرام دو فرقوں میں بے ہوئے تھے۔ ایک وہ گروہ جو حضرت علی كرم الله تعالى وجمه كے ظاف تھا گرايك طبقہ وہ ہے جو آپ كے ساتھ محبت ے پیش آتا تھا۔ یہ دونوں طبقات ایک دوسرے سے بغض رکھتے تھے عداوت رکھتے تھے اور ایک دو سرے سے لڑتے جھڑتے رہتے تھے۔ بعض صحابہ کرام اپنی مسلحوں کی وجہ سے دونوں سے تعلقات رکھتے تھے گر صیح صور تحال سے آگاہ نہیں ہونے دیتے تھے۔ وہ بات کو پوشیدہ رکھتے تھے اسے تقیہ کتے ہیں۔ وہ یہ بھی کمان کرتے ہیں کہ ایس بری عادتیں ان صحابہ کرام کے دونوں طبقوں میں پائی جاتی ہیں اور زندگی بحرایے خیالات میں رہے۔ یہ خیالات نمایت مروہ ہیں۔ ان کا تاریخ یا اعمال صحابہ سے کوئی تعلق شیں بلکہ الزام تراشی ہے۔ صحابہ کرام کی پاکیزہ زندگی کو مسخ کرنے کی بدترین کوشش ہے۔

یاد رہے کہ ایسے بدیاطن لوگ سحابہ کرام میں تفریق اور اختلاف کی کمانیاں گھڑتے رہتے ہیں۔ یہ لوگ اپنی بدیاطنی کی وجہ سے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے بہترین زمانہ کے بہترین لائد علیہ و آلہ وسلم کے بہترین زمانہ کے بہترین الفاظ میں بیان کرتے رہتے ہیں۔ حالا نکہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کا زمانہ خیرالقرون دور تھا۔ آپ مائینیا کے تربیت یافتہ صحابہ اللہ علیہ و آلہ و سلم کا زمانہ خیرالقرون دور تھا۔ آپ مائینیا کے تربیت یافتہ صحابہ کرام بہترین اخلاق و عادات کے مالک ہے۔

حضور نبی کریم صلی الله علیه و آله وسلم کے سحابہ کرام کی برکات و کو مشوں سے قرآن و سنت کو چاردانگ عالم میں پسینے کا موقعہ ملا۔ ہم ان

حضرات کی وجہ سے قرآن و سنت سے واقف ہوئے ہیں۔ پھردین کے معاملات میں انہی صحابہ کرام رضی اللہ تعالی عنم کے زمانہ میں اجماع قائم ہوا تھا۔ اگر یہ لوگ سب کے سب یا ان میں سے اکثریت کو مطعون کر دیا جائے اور انہیں گراہ و فاسق یا خائن قرار دے دیا جائے تو پھردین کی حیثیت کیا رہ جاتی ہے۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم افضل المرسلین کی تبلیغ و تربیت کا کیا مقام رہ جاتا ہے۔ آپ کے ونیا پر تشریف لانے 'مبعوث ہونے 'لوگوں کو ہدایت کرنے کا مقصد کیا رہ جاتا ہے۔

قرآن پاک کو صحیح ترتیب سے جمع کرنے کا عظیم کام سیدنا عثان غنی رضی اللہ تعالی عند کے ہاتھوں سرانجام پایا تھا۔ حضرت صدیق اکبر اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنما اس کام میں ابتدائی اقدام کر چکے تھے۔ اگر معاذاللہ ایسے لوگوں کو ہی مطعون کر دیا جائے تو قرآن پاک کے بارے میں کیا کہا جاسکتا ہے۔ کیا یہ لوگ مسلوب العدالت تھے۔ کیا یہ لوگ اعتبار سے محروم تھے۔ آگر ایسا تشلیم کر لیا جائے تو ان پر کون اعتبار کرے گا اور دین کی بنیاد کے مانا جائے گا۔

یہ بات یقین کے ساتھ تشلیم کرنا ہوگی کہ صحابہ کرام سب کے سب
قابل اختبار ہیں اور معتبر ہیں اور ان کی وساطت سے ہمیں جو دین ملا ہے سب
کی اور برحق ہے۔ ان حضرات میں کئی حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ
کے زمانہ میں خلافت کے متعلق تھے، وہ نفسانی خواہشات کا بیجہ نہ تھے نہ
سلطنت کے اقتدار کی وجہ سے تھے۔ تمام صحابہ کرام خلافت کے نظام کو درست
رکھتے ہوئے اسلام کی سربلندی کے لئے کوشاں تھے۔ اگر اجتماد اور قیاس کی
وجہ سے کوئی غلطی ہوئی تو اسے قرآن اور احادیث کی روشنی میں مطعون نہیں
کیا جاسکتا۔ اگرچہ اس اجتماد میں ایک فریق خطا پر تھا بہم یہ خطا بخاوت یا

سر کشی نه تھی۔

علائے السنت كا ايك ملم اصول ہے كه اس دور كے اختلافات ميں حضرت على كرم الله تعالى وجهه حق پر تھے۔ آپ كے مخالفين علمي پر تھے ليكن يہ علطی ایک اجتنادی خطاعتی جے طعن و تشنیع کا نشانہ نہیں بنایا جاسکتا۔ ایمان کا تقاضا ہے کہ حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کے فیصلے کو حق مانا جائے اور ان کے مخالفین کو اجتمادی خطاکا ذمہ وار تھرایا جائے۔ علمائے المبنت اس اصول کو سامنے رکھتے ہوئے اعتدال کی راہ اختیار کئے ہوئے ہیں۔ شیعوں اور را فضول کی طرح انتلاف رائے کرنے والوں کو سب و شنم کرنا، طعن و تشنیع کرنا ایک لغو اور بہودہ کام ہے۔ بلکہ اس سے است رسول الله طابیع میں اختلاف و انتشار پھیا ہے اور پھیاتا ہے۔ ان اختلاف کرنے والوں میں بعض صحابہ کرام ایسے تھے جنیں جنت کی خوشخری مل چکی تھی۔ بعض ایسے تھے جو جنگ بدر میں شریک ہوئے تھے اور انہیں اعلی ترین منصب حاصل تھا۔ ان لوگوں کو بخشش اور آخرت کی نعتیں عطاکی جاچکی تھیں۔ اس سلسلہ میں صحاح سنہ کی ہزاروں احادیث گواہ بیں۔ اللہ تعالی نے اہل بدر کے لئے اعلان کیا تم جو چاہو کرو۔ تماری کسی غلطی پر مواخذہ نہیں کیا جائے گا۔ تم کو بخش دیا گیا ہے۔ تم پر اللہ راضی ہو گیا ہے۔

حفرت على رضى الله تعالى عنه كى ظافت كى مخالفت كرنے والے بعض صحابہ كرام اليے بھى تھے جو بيعت الرضوان ميں شريك ہوئے تھے۔ جن كے لئے حضور نبى كريم صلى الله عليه و آله وسلم نے اعلان فرمايا تھا كه ان ميں سے كوئى بھى دوز فى نہيں ہے۔ ہمارے علائے المستت كا عقيدہ ہے كه بدرى صحابہ ' كوئى بھى دوز فى نہيں ہے۔ ہمارے علائے المستت كا عقيدہ ہے كه بدرى صحابہ ' بيت الرضوان كا شرف عاصل كرنے والے صحابہ ' السابقون الا ولون من بيت الرضوان كا شرف عاصل كرنے والے صحابہ ' السابقون الا ولون من المها حربين ميں سے كوئى صحابہ ايبا نہيں جس كى مغفرت يقيني نه ہو۔ قرآن

کریم نے تو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے سارے صحابہ کرام کو جنتی قرار دیا ہے۔ خواہ یہ صحابہ کی زندگی میں ایمان لائے یا مدنی زندگی میں مشرف باسلام ہوئے یا بعد میں اسلام مشرف باسلام ہوئے یا بعد میں اسلام لائے تمام کے تمام جنتی ہیں۔ یہ وہ لوگ تھے جنہوں نے اللہ تعالی کی رضا کے لئے جماد بھی کیا اور مال و دولت کو بھی خرج کیا۔ تمام صحابہ کرام قال و انفاق کے اوصاف سے متصف تھے۔ وہ تمام کے تمام بہشت کے حق دار تھے۔ ایسے حضرات کی برائیاں بیان کرنا' ان کے متعلق بری باتیں کرنا' ان کے بارے میں برگمانی کرنا پر لے در ہے کی جمالت اور دین سے دوری کی علامت ہے۔

## صحابہ کرام کی اجتمادی روش

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے اپنے عزیز صحابی حضرت مرد ابن العاص رضی اللہ تعالی عنہ کو اجتماد کرنے کا حکم دیا تھا۔ یہ بات مشکواۃ شریف میں ''کتاب الرحمت الممداوت '' میں دیجھی جاسکتی ہے۔ یہ بات نواب صدیق الحسن بھوپالی کے بیٹے مولوی نورالحسن نے اپنی کتاب میں بھی لکھی ہے اور اے آج کے مولوی محمد جسین گوندلوی ( وہابی ) نے اپنی ''پاکٹ بک حفیہ'' میں تحریر کیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ حضور علیہ السلام اجتمادی تعلیم دیتے وقت سے بی کم اسمان بھی لیا کرتے تھے۔

مند امام احمر میں لکھا ہے کہ ایک وفعہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی بارگاہ میں دو ہخص اپنا مقدمہ لے کر حاضر ہوئے۔ حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے حضرت عمرو ابن العاص رضی اللہ تعالی عند کو تحکم دیا کہ وہ ان کی بات من کر فیصلہ کریں۔ حضرت عمرو ابن الغاص رضی اللہ تعالی عند نے والی کی یارسول اللہ مالی ایک ہوتے ہوئے میں کیسے فیصلہ کرسکتا ہوں۔

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا میری خواہش ہے کہ تم دونوں
کی بات بن کر فیصلہ کرو۔ اگر تم نے درست فیصلہ کیا تو تہیں دس نیکیاں ملیں
گی 'اگر خلطی بھی سرزد ہو گئی تب بھی تہیں ایک نیکی طے گی۔ یہ بھی اجتماد کی
تربیت کا ایک انداز تھا۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم صحابہ کرام کی
اس طریقہ سے تربیت فرمایا کرتے ہتھ۔ بعض او قات اپنی موجودگی میں صحابہ
کرام کو معاملات سلجھانے اور حل کرنے کا تھم دیا کرتے تھے اور اعلان فرماتے
اگر فیصلے درست ہوئے تو دس نیکیاں ہوں گی اور اگر اجتمادی طور پر خلطی ہوگئی

#### تمام صحابه كرام سابق الاعمال تھے

تو ایک نیکی ضرور ملے گی۔

حضور نی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے صحابہ کرام کو تمام امور میں اولیت اور سبقت حاصل تھی۔ ان سے امت کا کوئی دو سرا شخص اولیت اور سبقت حاصل نہیں کر سکتا' بلکہ کوئی غیرصحابی آپ کی برابری کا بھی تصور نہیں کر سکتا۔ صحابہ کرام کا ایک سیر خیرات کرنا غیرصحابہ کا بہاڑ جتنی خیرات کرنے سے افضل ہے۔ صحابہ کے اقوال' انمال و افعال کسی رد و کدح میں نہیں آتے۔ وہ تمام امور امت کے ہر فرد کے لئے واجب الا تباع ہیں اور امت کے لئے مشعل راہ ہیں۔

## صحابہ کرام کے باہمی اختلافات پر ایک نظر

صحابہ کرام کے درمیان بعض او قات بعض سائل میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ ان حضرات کی روایات میں بھی بعض اختلافات ملتے ہیں۔ پھر سیاسی معاملات میں مشاجرات بھی سامنے آتے ہیں گر اختلافات اور مشاجرات پر طعن برنا اہلے ایمان کا شیوہ نہیں ہے۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عندیا

ایے دو سرے صحابہ کرام پر طعن کرنایا زبان درازی سے کام لینا ہے دین لوگول کا شیوہ رہا ہے۔ شیعہ علماء اپنے خبث باطن کا اظہار کرتے ہوئے ان آیات کریمہ کو تنکیم نہیں کرتے جن میں حضرات صحابہ کی بریت اور جنت کی بشارت دی گئی ہے۔ وہ دیدہ دانشہ قرآن پاک کی آیات کریمہ کو غلط انداز میں پیش کرتے ہیں۔ ان کی بیہ بات قرآن کریم کے خلاف ہے۔

پارہ ستاکیں ' سورہ صدید' رکوع اول' میں آتا ہے لا یستوی منکم من انفق من قبل الفتح و قاتل اولئک اعظم درجت من الذین انفقوا من بعد وقاتلوا کلا وعد اللّه الحسنٰی واللّه بما تعملون خبیراً ۞ ان کے لئے بشارت پر بشارت نازل ہوتی رہی ہے۔ ان کے دشمنوں پر خمارے کا اعلان ہوتا رہا ہے۔ حضرت مولانا غلام دیمگیر قصوری رحمتہ اللہ علیہ اپنی معروف کتاب " هدیة الشیعنین " میں لکھتے ہیں کہ صحابہ کرام کے احمانات ہے حدو شار ہیں۔ اہلینت والجماعت کی تفاسیر میں ان کی تفسیلات موجود ہیں۔

## شیعوں کی تفاسیر میں صحابہ کرام کی فضیلت

ہم نے سن علائے کرام کی تفاسیر سے صحابہ کرام کی عظمت بیان کی سے۔ اب ہم معتبر شیعہ حفرات کی تفاسیر سے بھی چند حوالے بیان کرنا چاہئے ہیں تاکہ وہ شیعہ حفرات ہو اپنے مجتدین اور مفسرین کی بات کو معتبر جانتے ہیں آگاہ ہو جائیں۔ شیعوں ہیں '' فصول '' کا مصنف شیعہ طبقہ میں عالم کبیر اور فاصل نامدار تصور کیا جاتا ہے۔ یہ امامیہ اور اثنا عشریہ دونوں کا مسلمہ مفسرہ۔ فاصل نامدار تصور کیا جاتا ہے۔ یہ امامیہ اور اثنا عشریہ دونوں کا مسلمہ مفسرہ۔ وہ لکھتا ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام پر خدا کا سلام ہو۔ ان کے آباؤ اجداد پر بھی خدا کا سلام ہو۔ انہوں نے حضرات شاخ کے خلاف طعنہ کرائم ہو اللہ تعالی کی کرنے والوں کے متعلق لکھا ہے۔ تم جھے بتا دو کہ وہ صحابہ کرائم ہو اللہ تعالی کی کرنے والوں کے متعلق لکھا ہے۔ تم جھے بتا دو کہ وہ صحابہ کرائم ہو اللہ تعالی ک

راہ میں ہجرت کرنے والے ہیں گئے بلند رتبہ تھے۔ ان کے متعلق قرآن مجید نے فرمایا ہے یہ وہ مفلس صحابہ کرام تھے جنہیں وطن چھوڑنے پر مجبور کر دیا گیا تھا۔ جنہیں مکد محرمہ سے نکال دیا گیا تھا۔ وہ اپنے گھروں سے محروم کر دیئے گئے 'وہ اپنے مال و متاع سے دستبردار ہو گئے۔ یہ صرف اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی محبت میں بے وطن ہوئے تھے۔ وہ اللہ کے رسول مالی وی اور ناصر تھے۔

حضرت اہام ہاقر رضی اللہ تعالیٰ عند نے جب شیعوں کے سامنے مہاجرین کی یوں تعریف کی تو وہ کھنے گئے ہم تو مہاجرین ہیں سے نہیں ہیں۔

آپ نے فرمایا ہاں تم ان انسار میں سے ہو جن کی شان میں قرآن پاک نے فرمایا تھا۔ ان لوگوں نے مہاجرین کو جگہ دی' ان کی امداد فرمائی' وہ مہاجرین سے محبت تھی' نکش نہیں تھی۔ وہ مہاجرین کے دل میں محبت تھی' نکش نہیں تھی۔ وہ مہاجرین کو پہلے دیتے تھے پھر خود کھاتے تھے۔ وہ انہیں اپنی جان سے بھی عزین رکھتے تھے۔ وہ انہیں اپنی جان سے بھی عزین آپ نے مہاجرین مدینہ منورہ تھے۔

آگے تو انسار نے اپنی خواہشات کو پس پشت ڈال کر ان کی ضردرتوں کو پوراکیا' وہ ایک دو سرے کو وہ ایک دو سرے کو دو کی جانوں پر مہاجرین کی خوشی کو مقدم رکھتے تھے۔ وہ ایک دو سرے کو دو کی جانوں پر مہاجرین کی خوشی کو مقدم رکھتے تھے۔ وہ ایک دو سرے کو دو کی جانوں پر مہاجرین کی خوشی کو مقدم رکھتے تھے۔

## حصرت امام باقرطيك كابيان

حضرت امام باقر رضی الله تعالی عند نے جب صحابہ کرام (مماجر و انسار) کے اوساف بیان فرمائے تو طعن کرنے والے شیعہ کھنے گئے ہم تو انسار

ے بھی نہیں ہیں۔ آپ نے فرمایا تم اپنی زبان سے اقرار کر رہے ہو کہ تم نہ انسار سے ہو نہ مہاجرین سے بلکہ تم ان مومنین میں سے بھی نہیں ہو جن کے حق میں اللہ تعالی نے قرآن پاک میں بشار تیں وی تھیں۔ نہ تم مهاجر ہو نہ تم انسار ہو۔ اب تم کس لئے کہتے ہو کہ اے اللہ جمیں بخش دے اور ہمارے پہلے آنے والوں کو بخش دے۔ ان بھائیوں کو بخش دے جو ہم سے پہلے ایمان لائے تھے اور ہمارے ول میں کسی کے متعلق دشمنی نہ رکھ۔ اے رب! تو ہم سے زمی کر تو مربان بخشے والا ہے۔ حضرت امام باقررضی اللہ تعالی عنہ نے فرمایا سے تا ہے کریمہ مسلمانوں کے لئے ہیں جو سابقہ اہل ایمان کے لئے حق مانے تھے والذین جاؤی ان کے پیچھے چلنے والے تھے۔

ان آیات کریمہ کی روشنی میں حضرت امام باقر رضی اللہ تعالی عنہ نے تھے۔
تین باتیں بیان فرمائی ہیں۔ ایک بیہ ہے کہ صحابہ کرام مماجرین میں سے تھے۔
اصحاب ثلاث مماجرین میں سے تھے ان کا ذکر قرآن مجید میں آیا ہے۔ اور ان کا ذکر قرآن مجید میں آیا ہے۔ اور ان کا ذکر کرتے ہوئے اللہ تعالی نے فرمایا اولئک هم الصادقون وہ تمام کے تمام سے اور صادق تھے۔ دوسری بات آپ نے بیان فرمائی کہ اصحاب ثلاث کے خلاف طعن کرنے والے مومن نہیں ہیں۔ تیمری بات بیہ فرمائی کہ اصحاب ثلاث کے دیا ویا ور شاکو ہی اہل ایمان ہیں۔

بعض رافضی اور شیعہ یہ کتے ہیں کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عند مهاجر ہیں' نہ انسار' انہیں اس آیت کریمہ کی بشارت میں لانا ورست نہیں۔ ہم ان سے کہتے ہیں کہ حضرت عباس رضی اللہ تعالی عنہ بھی نہ مهاجر ہیں' نہ انسار کیا انہیں بھی اسی انداز سے مطعون کیا جائے گا؟ یہ مهاجرین اور ہیں' نہ انسار کیا انہیں بھی اسی انداز سے مطعون کیا جائے گا؟ یہ مهاجرین اور انسار حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے جانار تھے۔ ان کے حق میں انسار حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے جانار تھے۔ ان کے حق میں آیت تسکین انزی تھی۔ لا نحزن ان الله معنا خصوصی طور پر سیدنا صدیق

اكبر رضى الله تعالى عنه كى تسكين كے لئے تھا۔ آپ كا ظوص ايمان ايقان ظاہر ہو آ ہے۔ شيعوں كى معتبر تفيركى شمادت سے معلوم ہو آ ہے كه صحابه كو لعن طعن كرنے والے شيعه ايمان سے محروم ہيں اور اسلام سے فارج ہيں۔ مم ايك اور شيعه تفيركا حواله ديتے ہيں۔ اس تفيركو شيعه علاء نے

ہم ایک اور شیعہ تغیر کا حوالہ دیتے ہیں۔ اس تغیر کو شیعہ علاء نے برے اہتمام سے شائع کیا۔ وہ "رحما بینهم" کی تغیر کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ یہ سحابہ کرام زم دل تھے، شفق تھے، آپس میں شیر و شکر تھے۔ ایک اور مقام پر لکھتا ہے کہ اذلة علی المومنین اعزة علی الکا فرین کہ یہ لوگ مومنین کی تو ہیں کرتے ہیں۔ گر مها جر و انسار تو آپس میں بھائی بھائی تھے۔ وہ ایک دو سرے کو دیکھتے تو سلام کرتے تھے۔ مصافی کرتے تھے اور یہ سللہ تمام مسلمانوں میں جاری رہا۔ اہل ایمان نے بھشہ کفار کو نفرت کی نگاہ سے دیکھا ہے۔ ان پر اشداء علی الکفار کی تصویر ہے رہے ہیں۔ اہل ایمان سے شفقت اور اہل کفار سے نفرت مسلمانوں کا دطیرہ رہا ہے۔ اس کے وعد اللّه الذین آمنوا اللّه نے اہل ایمان سے وعدہ کیا ہے۔ منهم اس کے وعد اللّه الذین آمنوا اللّه نے اہل ایمان سے وعدہ کیا ہے۔ منهم مغفرۃ ان کے لئے مغفرت ہو گی۔ واجراً عظیما اور عظیم الثان اجر کے مغمرۃ ان کے لئے مغفرت ہو گی۔ واجراً عظیما اور عظیم الثان اجر کے مناک ہوں گے۔ (سورہ فنح یارہ ۲۸)

یہ شیعہ مفر تنلیم کرتا ہے کہ صحابہ کرام آپس میں شفیق' زم دل اور مہریان سے گر کفار کے دشمن سے۔ جو شخص یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ صحابہ آپس میں دشمن سے وہ یقیناً قرآن پاک کی آیات کریمہ کے خلاف اور کا فرہے۔ صحابہ کرام سے دشمنی رکھنے والے رافضی اور صحابہ کو گالیاں دینے والے شیعہ کس زمرہ میں آتے ہیں۔

مورة مجاوله ' پاره ۲۸ ' آیت ۲۱ مین آتا به لا نجد قوماً یؤمنون بالله واليوم الآخر يو آدون من حآد الله و رسوله ولو كانو آ ابا آءَ هم او

ابنآء هماواخوانهماوعشبرتهماولیک کنب فی قلوبهمالایمانوایدهم بروح منه وید خلهم جنت تجری من تحنها الانهر خلدین فیها رضی الله عنهمورضوا عنهاولنگ حزب الله الا ان حزب الله همالمفلحون الله عنهم ورضوا عنهاولنگ حزب الله الا ان حزب الله همالمفلحون (ترجمه) "تم نه پاؤگ ان لوگوں کو جو یقین رکھتے ہیں الله اور پیچلے ون پر که دوسی کریں ان سے جنہوں نے الله اور اس کے رسول سے مخالفت کی اگرچہ وہ ان کے باپ یا بیٹے یا بھائی یا کنے والے ہوں یہ ہیں جن کے دلوں میں الله نے ایمان نقش فرما دیا اور اپنی طرف کی روح سے ان کی مدد کی اور انہیں یا غول میں ایمان نقش فرما دیا اور اپنی طرف کی روح سے ان کی مدد کی اور انہیں یا غول میں اور وہ الله سے جائے گا جن کے ینچ نہریں بہیں' ان میں بھشہ رہیں' الله ان سے راضی اور وہ الله سے راضی 'یہ الله کی جماعت کامیاب اور وہ الله سے راضی 'یہ الله کی جماعت کامیاب ہے۔ "

ان آیات کریمہ کی تغییر کرتے ہوئے کی شیعہ علاء بھی تعلیم کرتے ہیں کہ وہ لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے اصحاب ہیں۔ تغییر "تور البیان" میں ہے والسابقون الاؤلون ہے مرادوہ مماجر اور انسار صحابہ بیں جو سب ہے پہلے ایمان لائے شے۔ پھر والذین انبعواهم باحسان 'پھر جن لوگوں نے ان کے نقش قدم پر چل کر اسلام قبول کیا یہ لوگ ان سابقون کے ساتھ چلتے رہے اور قیامت تک ان کی پیروی کرتے رہیں گے۔ وہی رضی اللہ عنهم و رضواعنہ کے انعام کے مستحق ہوں گے۔ اور اللہ تعالی ان کے ایمان اور اطاعت کی وجہ ہے " ورضواءنہ "کا خطاب ویتا ہے۔ اللہ تعالی کی نعتوں ' دنیا و آخرت کی نیکیوں پر وہ شکر گزار رہتے ہیں۔ اب اعدلهم اللہ تعالی کی نعتوں ' دنیا و آخرت کی نیکیوں پر وہ شکر گزار رہتے ہیں۔ اب اعدلهم اللہ تعالی کی نیموں نو مالیا کہ جنت نجری نحت ھا الانھار ایسے باغات جنت نحری نحت ھا الانھار ایسے باغات جنت دوں گا جن کے نیچ نمریں بہتی ہوں گی۔ خالدین فیھا ابدا وہ ایسے مقام پر دوں گا جن کے نیچ نمریں بہتی ہوں گی۔ خالدین فیھا ابدا وہ ایسے مقام پر دوں گا جن کے خوب کے ذالک الفوز العظیم یہ ان کی کامیا پیوں اور کامرانیوں پر وہ بیشہ بیشہ رہیں گے۔ ذالک الفوز العظیم یہ ان کی کامیا پیوں اور کامرانیوں پر بیشہ بیشہ رہیں گے۔ ذالک الفوز العظیم یہ ان کی کامیا پیوں اور کامرانیوں پر بیشہ بیشہ رہیں گے۔ ذالک الفوز العظیم یہ ان کی کامیا پیوں اور کامرانیوں پر بیشہ بیشہ رہیں گے۔ ذالک الفوز العظیم یہ ان کی کامیا پوں اور کامرانیوں پر

انعام ہے۔ فوز عظیم ہے۔ اس کے برابر کوئی دو سری نعمت نہیں ہو سکتی۔ شیعوں کی معتبر کتابوں سے بھی صحابہ کرام کے فضائل و انعامات سامنے آگئے ہیں۔ اس کے باوجود جو محض ان آیات قرآنیہ کی مخالفت کرتا ہو اس کا کیا حشر ہوگا۔

## فضائل صحابه کرام احادیث کی روشنی میں

ا ... عن ابى سعيد الخدرى قال قال رسول الله صلى الله عليه و آله وسلم لا تسبوا اصحابى فلوان احدكم انفق مثل احد ذهبا ما بلغ مد احدهم ولا نصيفه (متفق عليه)

حضرت ابوسعید خدری رضی الله تعالی عند سے روایت ہے کہ حضور نی کریم صلی الله علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا کہ میرے صحابہ کو برانہ کہو اور انہیں گالی نہ دو۔ یاد رکھو اگر تم سونے کا بہاڑ بھی الله کی راہ میں خرچ کر دو تو میرے صحابی کے ایک سریا نصف سیر کے ثواب سے نہیں مل سکے گا۔

اس حدیث پاک کی تشریح کرتے ہوئے صاحب "مظاہر حق" کلھے ہیں کہ یہ خطاب حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے اپنے پیارے صحابہ کے متعلق کیا تھا۔ اس فرمان کی وجہ یہ بتائی گئی ہے کہ حضرت خالد بن ولید اور حضرت عبدالر حمٰن بن عوف رضی اللہ تعالی عنما کے درمیان کسی بات پر اختلاف ہو گیا تھا تو بعض لوگوں نے ایک دو سرے کو مطعون کرنے کی کوشش فی تقی و حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے ایسے لوگوں کو آگاہ کیا کہ میرے صحابہ کو برا بھلا کہ کر میرے صحابہ کرام کو برا بھلا کہ کر ایمان سے خارج ہو جاتے ہیں۔

ا... عن ابى بردة عن ابيه قال رفع يعنى النبى صلى الله عليه و آله

وسلم راسه الى السماء وكان كثيراً مما يرفع راسه الى السماء فقال النوم امنة للسمآء فاذا ذهبت النجوم الى السماء ما توعد والله امنة لاصحابي فاذا اذهبت الله اللي اصحابي ما يوعدون و اصحابي امنه لامني فاذا اذهب اصحابي الى امنى ما يوعدون (رواه مملم شريف)

حضرت ابی بردہ والد گرای ابوموئی اشعری رضی اللہ تعالی عند ہے روایت کرتے ہیں کہ ایک دن ہیں نے ویکھا کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے اپنا سر مبارک اٹھایا' آپ طائیا کی عادت کریمہ تھی کہ آپ کئی بار آسمان کی طرف سر اٹھایا کرتے تھے۔ اس طرح آپ وحی کی آمہ کا انتظار فرمایا کرتے تھے۔ آپ طائیا کرتے تھے۔ آپ طائیا کرتے تھے۔ آپ طائیا کرتے تھے۔ آپ طائیا کی علامت ہیں۔ جب ستارے آسمان پر ستارے و کھی کر فرمایا بیہ ستارے اس نی علامت ہیں۔ جب ستارے آسمان سے گم ہو جائیں گے تو آسمانوں پر اس چیز کا بھی کا قبضہ ہو جائے گا جس کا وعدہ کیا گیا ہے اور اس کے مقدروں میں جو چیز کا بھی گئی ہے ' یعنی آسمان لیسٹ ویئے جائیں گے ' پھٹ جائیں گے اور قیامت برپا ہو جائے گی۔ لوگو! یاد رکھو میں اپنے صحابہ کے لئے امن کا سبب ہوں۔ جب میں اس جمان سے چلا جاؤں گا تو میرے صحابہ پر وہ وعدہ اور تقدیر آئے گی یعنی فتے' اس جمان سے چلا جاؤں گا تو میرے صحابہ پر وہ وعدہ اور تقدیر آئے گی یعنی فتے' فسادات اور باہی انتشار ۔ بعض عرب مرتد ہو جائیں گے۔ یاد رکھو میرے اسحاب میری امت کے لئے امن و سلامتی کا ذریعہ ہیں۔ جب میرے صحابہ اس دیا ہوئے گیس گے۔

س... عن عمر فال فالرسول الله صلى الله عليه و آله وسلم اكر موا اصحابى فانهم خياركم ثم الذين يلونهم مير صحاب كى عزت كرو وه بمترين لوگ بين ان لوگول كا زمانه ميرا زمانه به جو سب سے بمتر ب ، پهر وه زمانه بود بين آنا به - پهراس كے بعد آنے والا زمانه ، صحاب اگرام كا زمانه ، تابعين كا زمانه ، ورثيج تابعين كا زمانه -

۳۰۰۰ عن عمران بن حصین قال قال رسول الله صلی الله علیه و آله و سلم خیر امنی قرنی ثم الذین یلونهم ثم الذین یلونهم ثمر الذین یلونهم میرے صحابہ کی عزت کیا کرو کیونکہ یہ نمایت ہی نیک لوگ ہیں۔ پھر ان حضرات کا احرام کرو جنوں نے صحابہ کرام کی صحبت عاصل کی ہے۔

۵... عن جابر عن النبی صلی الله علیه و آله وسلم قال لا نمس النار مسلماً رانی او رای من رانی ( رواه ترندی ) حضرت جابر رضی الله تعالی عنه فرماتے ہیں میں نے رسول الله صلی الله علیه و آله وسلم سے سا آپ مالی عنه فرمایا که وہ مسلمان آگ سے محفوظ ہو گیا جس نے مجھے دیکھا یا وہ مسلمان جس نے میرے دیکھنے والوں ( صحابہ ) کو دیکھا۔

آ... عن عبدالله بن مغفل قال قال رسول الله صلى الله عليه و آله وسلم الله الله في اصحابي لا تنخذوهم غرض من بعدى فمن احبهم فبحبني احبهم ومن ابغضهم فبغضني البغضهم ومن اذبهم فقد اذاني ومن اذاني فقد اذى الله ومن اذالله فيوشك ان ياخذه ادبهم فقد اذاني ومن اذاني فقد اذى الله ومن اذالله فيوشك ان ياخذه بي كريم سلى الله عليه و آله و سلم نے قرابا الله سے قرو ' پر الله سے ورو الله سے حوق من الله عليه و آله و سلم نے قرابا ' الله سے قرو ' پر الله سے ورو الله سے فرو کی ان سی الله سے والہ الله سے ورو کی ان سی سی الله سے والہ الله سے والہ کی کریا ہو الله سے میت کرے گا وہ مجھے دوست رکھتا ہے۔ جو شخص مجھے موست رکھتا ہے۔ جو شخص مجھے دوست رکھتا ہے۔ جو شخص محبت کرتا ہے۔

اس حدیث پاک کی روشن میہ بات سامنے آتی ہے کہ جو شخص صحابہ کر ام ہے دھنی رکھتا ہے حضور نمی کریم صلی اللہ علیہ ، آلہ ، سلم سے رشنی

کرتا ہے۔ جو حضور طاق کے سے وشمنی رکھتا ہے وہ اللہ کا دشمن ہے اور اللہ تعالی کے دشمن نار جہنم میں جائیں گے۔ اس حدیث پاک کو ترندی شریف میں لکھا گیا ہے اور اس کی تشریح "مظاہر حق" میں بھی موجود ہے۔ صاحب "مظاہر حق" فی اور اس کی تشریح کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اللہ تعالی دشمنان صحابہ کو دنیا نے "ان یا حد "کی شرح کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اللہ تعالی دشمنان صحابہ کو دنیا میں بھی عذاب میں مبتلا کرے گا۔ اللہ تعالی کا قول ذہن نشین رکھیں۔

ان الذين يوذون الله و رسوله لعنهم الله في الدنيا والاخره و اعدلهم عذاباً مهيناً والذين يوذون المومنين والمومنات بغير مااكتسبوا فقداحتملوا بهناناً واثماً مبينا ()

" بو لوگ اللہ تعالی اور اس کے رسول کو ایزاء دیتے ہیں اللہ ان پر اللہ ان پر اللہ عن اللہ ان پر اللہ ان کے است کرتا ہے۔ دنیا ہیں اور آخرت ہیں۔ اس نے ایسے لوگوں کے لئے دروناک عذاب تیار کر رکھا ہے اور انہیں عذاب دے کر خوار کرے گا۔ اور بوگ بلاوجہ ایذاء دیتے ہیں مومن مردول اور مومن عورتوں کو اور انہیں بتان لگاتے ہیں 'طعن و تشنیج کرتے ہیں اور ایذا دیتے ہیں اس کا نتیجہ اللہ کی لعنت ما گا۔"

عن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه و آله وسلم اذا راينه الدين ليب بنون اصحابى فقولوا لعنة الله على شركه (رواه ترندى شريف) حضرت ابن عمر رضى الله تعالى عنه نے روايت كى ب كه حضور سلى الله عليه و آله وسلم نے فرمایا كه جن لوگوں كو ديكھو كه وه صحابه كرام كو برا بھلا كه رب بين تو ان پر خداكى لعنت بهيجو اور برطا كهو كه تممارے اس برے كام پر الله كى لعنت بور وه الل شربول كے اور فتنه الكيز بول كے صحابه كرام تو الل نير بى بين اور الله تعالى كى رضاو رحمت كے مستحق بين -

# حضرت امیرمعاویہ واللہ کے فضائل و مناقب

ترزى شريف من يه صيف پاك موجود م حد ثنا محمد بن يحيلى حدثنا عبدالله بن محمد السقفى حدثنا عمر بن واقد عن يونس عن ادريس لا نبى قال لما عزل عمر بن خطاب عمير بن سعيد عن حمص ولى معاوية و قال الناس عزل عمير و ولى معاوية فقال عمير لا تذكرو الا بخير فقال سمعت رسول الله صلى الله عليه و آله وسلم انه قال لمعاوية اللهم اجعله ها دياً مهدياً واهد به

حضرت اورلیں رضی اللہ تعالی عنہ نے مراب کی ہے کہ جب سیدنا عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ نے عمیر بن سعید کو شمس کی گورنری سے معزول کیا تو ان کی جگہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو شمس کا گورنر مقرر کیا گیا۔ حضرت معاویہ واللہ تعالی عنہ کو شمس کا گورنر مقرر کیا گیا۔ حضرت عمیر واللہ نے کہا کہ حضرت معاویہ واللہ کی جن نے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ کے بوے ہی بہتر آدمی ہیں۔ وہ فرمانے گئے میں نے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی دعا سے حضرت معاویہ واللہ کی بیا دے۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی دعا سے حضرت معاویہ واللہ کی ہیں۔ اور مہدی بھی۔ مگر آج شیعہ حضرات آپ کو سب و شنم کرتے ہیں۔ ہیں۔

ای اندازیں عدی بن عائشہ رضی اللہ تعالی عند کی ایک روایت ہے ان شرار امنی اجر هم علی اصحابی میری امت میں سب سے برے وہ لوگ ہوں گے جو میرے صحابہ کو برا بھلا کہنے کی جرات کریں گے۔

حضرت مجدد الف ٹائی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنے مکتوبات میں ایک رہ بن پاک نقل کی ہے جس میں لکھا ہے یکون فی آخر الزمان قوم یسمون الرفضة یر فضون الاسلام فاقتلوا هم فانهم مشرکون آخر زمانہ میں ایک ایا فرقہ ابھرے گا جے "رافضی" کما جائے گا۔ یہ لوگ اسلام کو نقصان پہائیں گے۔ یہ لوگ این کے کاظ سے اسلام سے علیحدہ ہو جائیں گے دہ بال کمیں ملیں انہیں قتل کر دو۔

" آج القاسر" من ایک حدیث پاک نقل کی گئی ہے من جامع المیشر کون فہو منہم جو مخص مشرکین سے میل جول رکھتا ہے وہ انی میں سے ہے۔ یہ حدیث منصوص قرآنی ہے۔ ومن بنولهم منکم فانه منہم جو فن ایسے لوگوں سے محبت کر تا ہے وہ انہیں میں سے ہے۔ سیدنا ابو بر صدیق اور سیدنا عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنما کے خلاف باتیں کرنے والے اہل بیت کی جب کا دعویٰ کرتے ہیں حالا نکہ ان کا یہ وعویٰ باطل ہے۔ شیعوں کی ایک کہت کا دعویٰ کرتے ہیں حالا نکہ ان کا یہ وعویٰ باطل ہے۔ شیعوں کی ایک کہت کا دعویٰ کرتے ہیں حالا نکہ ان کا یہ وعویٰ باطل ہے۔ شیعوں کی ایک کہت کا دعویٰ کرتے ہیں حالا نکہ اس میں سیدنا ابو برصدیق اور سیدنا عمر فاروق رئی اللہ تعالی عنما کو کافر اور ملعون کہا گیا ہے۔ مرتد اور منافق تکھا گیا ہے۔ اللہ لوگ ایک خارج ہیں۔ اللہ لوگ ایک خارج ہیں۔

THE RESERVE THE PERSON OF THE

نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے معزز صحابی ند ہوتے تو انہیں ایسے بابرکت ممالک کی امارت ند دی جاتی۔

عن عمر بن خطاب قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول سالت ربى عن اختلاف اصحابى من بعدى فاوحى التي يا محمد ان اصحاب ك عندى بمنزلة النجوم في السماء بعضها اقوى من بعض ولكل نوراً فمن اخذ بشى مما هم عليه من اختلافهم فهو عندى على هدى قال قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم اصحابى كالنجوم فبايهم اقتدا اهتدينم ا

" حضرت عمر رضی اللہ تعالی عند فرماتے ہیں کہ میں نے نبی کریم صلی
اللہ علیہ و آلہ و سلم سے سنا آپ نے فرمایا کہ میں نے اپنے اللہ سے اپنے صحابہ
کے اختلافات کے متعلق بوچھا تو اللہ تعالی نے فرمایا کہ میرے سحابی ستاروں کی
طرح ہیں جس طرح ستارے آسان پر چیکتے ہیں میرے سحابہ امت کی رہنمائی
کے لئے چیکتے رہیں گے 'اگرچہ وہ بعض معاملات میں اختلاف کرتے ہتے گر وہ
ستاروں کی طرح لوگوں کی رہنمائی کریں گے۔ تم لوگ جس صحابی کی بھی اقتدا
کرو کے ہدایت یاؤ گے۔ "

صحابہ کرام کے اختلافات اصول دین میں نہ ہے۔ محض فروی انتظافات ہے۔ دہ بھی دنیاوی معاملات میں ہوتے ہے۔ "مظاہر حق" میں ایسے اختلافات کی تفسیل دی گئی ہے۔ یہ تمام اختلافات اجتمادی ہے۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ دآلہ و سلم نے فرمایا ولکل نور میرے تمام صحابہ مجتد ہیں۔ پھر فرمایا ان مجتد سحابہ میں ہے جس کی پیروی کرو کے ہدایت پاؤ گے۔ امت رسول میں جس طبقہ نے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے صحابہ کرام کی میں جس طبقہ نے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے صحابہ کرام کی اقتداء کی ہے وہ المستنت والجماعت ہیں۔ اس طبقہ کے علاوہ سے فرقے گراہ

ہیں۔ بعض صحابہ کرام کو سب شنم کرتے ہیں۔ بعض خارجی اہل بیت کو برا بھلا کہتے ہیں۔ ایسے لوگوں کے میل ملاپ رکھنا' ان سے محبت و پیار کرنا بہت بڑی فلطی ہے۔ یہ لوگ بدعتی اور گراہ ہیں۔

# صحابہ کرام کے باہمی اختلافات کی نوعیت

صحابہ کرام کے باہمی اختلافات کو اجتمادی غلطی قرار دیا جانا چاہئے اور ان اختلافات کو قرآن و احادیث کی روشنی میں دیکھنا چاہئے۔ ان تنازعنم فسی شمی فردوہ اگر تم کمی بات میں اختلاف کرو تو قرآن پاک سے راہنمائی حاصل کرو' اجتماد' اجماع اور قیاس کے لئے قرآن پاک خود راہنمائی کرتا ہے۔ مشکواة شریف میں العلم الثلثة لکھا ہے۔ محدثین حدیث نے اس سے مراد قرآن اور حدیث اور اجماع امت کی ہے۔ حضرت ملا علی قاری رحمتہ اللہ علیہ اور شخ محدث وہلوی رحمتہ اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ صحابہ کرام کی ادئی گتاخی بھی حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو تکلیف ویتی ہے اور ایزاء کا تحم شدید عذاب کے مترادف ہے۔

# حضرت مجدد الف ثاني را الله كا توال

حضرت مجدد الف ثانی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنے کمتوبات میں صحابہ کرام رضوان اللہ علیم الجمعین کے متعلق بوی تفصیل سے لکھا ہے۔ آپ مکتوب نمبر ۱۳۹ دفتر دوم میں فرماتے ہیں کہ الجسنّت و جماعت ہی ایبا طبقہ ہے جو نمایت محبت کے ساتھ صحابہ کرام کی تعظیم و توقیر کرتا ہے۔ وہ صحابہ کرام کے باہمی اختلافات 'لاائی جھگڑے حتیٰ کہ جنگ و جدال کے باوجود بھی صحابہ کرام کو برا نمیں کہتے۔ الجسنّت و جماعت حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کی غلطیوں اور خطاؤں کو اجتمادی غلطی قرار دیتے ہیں اور ان کی رائے کو اجتمادی رائے

تصور کرتے ہیں۔ شکر اللّه تعالٰی سعیهم ان کی کوششوں کو بھی اللہ تعالٰی کی رضا جانتے ہیں۔

اختلاف صحابہ پر اگر غور کیا جائے تو ہمارے سامنے تین گروہ آتے ہیں۔ ایک گروہ نے حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے اعمال کو دلیل اور اجتماد سے تعبیر کیا ہے اور انہوں نے حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو حق بجانب قرار دیا ہے۔ دو سرے گروہ نے دلیل و اجتماد کے ساتھ آپ کے بعض اعمال و افعال کو غلط قرار دیا ہے۔ تیسرا گروہ ایسے معاملات پر خاموش رہا ہوض اعمال و افعال کو غلط قرار دیا ہے۔ تیسرا گروہ ایسے معاملات پر خاموش رہا کروہ نے اپنے السان کیا اور کمی فتم کی دلیل یا جرح وغیرہ کو اختیار نہیں کیا۔ پہلے گروہ نے اپنے اجتماد کی روشنی میں حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا ساتھ دیا۔ ان سے تعاون کیا' ان کی المداد کی۔ دو سری گروہ نے اپنے اجتماد کی دوشنی میں ان کی مخالفت کی اور ان کے خلاف جدوجمد کی۔ تیسرا گروہ خاموش رہا۔ انہوں نے سابقہ دو گروہوں کو برداشت کیا۔ مگر کمی کو برا بھلا نہ کہا اور رہا۔ انہوں نے سابقہ دو گروہوں کو برداشت کیا۔ مگر کمی کو برا بھلا نہ کہا اور ایک کو دو سرے پر ترجے دینا پند نہیں کیا۔ یہ تیوں گروہ اجتمادی تھے۔ اجتماد پر کاربند تھے۔ ان تیوں نے نہایت احسن طریقے سے فیطے گئے۔ نہ کمی نے کاربند تھے۔ ان تیوں نے نہایت احسن طریقے سے فیطے گئے۔ نہ کمی نے ملامت کی' نہ طعن و تشنیع کی' نہ ایک دو سرے کو کافر کہا۔

حضرت امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ حضرت عمر بن عبدالعزیر رحمتہ اللہ علیہ فرمایے حق تلک دماء طهرااللہ عنها ایدینا فلینظر عنها اکنسبنا وہ خون جس سے اللہ تعالی نے ہمارے ہاتھوں کو محفوظ رکھا ہمیں چاہئے کہ ہم اپنی زبانوں کو اس خون سے آلودہ نہ کریں۔ یہ بات بری معقول ہے۔ ایک کی اجتمادی خطاء کو وجہ نزاع و دشام بنانا اچھا نہیں ، ہے۔ سب کو نیکی اور اچھائی سے یاد کرنا چاہئے۔

صدیث رسول کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم ہے اذ دکروا اصحابی

ناسکوا جب میرے اصحابی کا ذکر کرو ان کے اختلاف یا لڑائی جھڑے کا تذکرہ آجائے تو اپنی زبانوں کو سنبھال کر رکھو اور ایک دو سرے کے خلاف باتیں نہ بناؤ۔ حضرت مجدد الف ثانی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنے کمتوب نمبرا۲۵ میں لکھا ہے کہ تمام صحابہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے محترم و معتمد تھے۔ سب کو عزت سے یاد کرو۔

# صحابه رام حضرت مجدد الف ثاني رايليك كي نظريين

حضرت مجدوالف الله رحمت الله عليه و آله وسلم كے سارے صحاب اول ميں لکھتے ہيں ، حضور نبي كريم صلى الله عليه و آله وسلم كے سارے صحاب كرام بزرگ ہيں۔ قابل صد احرام ہيں۔ ان سب كو اجھے الفاظ اور اجھے كروار سے ياد كرنا چاہئے۔ خطيب رحمته الله عليه نے حضرت انس رضى الله تعالى عنه سے ايك صديث پاك نقل كى ہے كه حضور نبي كريم صلى الله عليه و آله وسلم نے فرمايا ان الله اختارنى و اختارلى اصابى و اختارى منهم اصمارا و انصارا فيمن حفظى فيهم خعطه اللعه و من اذانى ازى الله فيهم الله نيا بيرے لئے ميرے اصحاب كو بيند فرمايا ان سے راضى ہو گيا۔ ان ميں سے بعض ميرے رشته وار بے ، مردگار بے ، جانار بے۔ راضى ہو گيا۔ ان ميں سے بعض ميرے رشته وار بے ، مردگار بے ، جانار بے۔ راضى ہو گيا۔ ان ميں سے بعض ميرے رشته وار بے ، مردگار بے ، جانار بے۔ راضى ہو گيا۔ ان ميں سے بعض ميرے رشته وار بے ، مردگار بے ، جانار بے۔ راضى ہو گيا۔ ان ميں سے بعض ميرے رشته وار بے ، مردگار بے ، جانار بے ۔ راضى محفوظ ركھا الله تعالى نے اسے مخفوظ ركھا۔ جس مخفوظ ركھا الله تعالى نے اسلام مخفوظ ركھا۔ جس مخفوظ ركھا۔ بس مخفوظ ركھا۔ ان ميں بھے تكليف وى اس نے الله كو

طرانی میں حضرت ابن عباس رضی الله تعالی عنماکی ایک روایت نقل کی ہے۔ رسول الله صلی الله علیه و آله وسلم نے فرمایا من سب اصحابی فصلیه لعننه الله والملائکنه والناس اجمعین جس نے میرے صحابہ کو

سبو شنه کیااس پرالله تعالی اور اس کی فرشتوں کی لعنت ہوگ۔

ابن عدی رضی اللہ تعالی عنہ نے سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنہا سے ایک روایت بیان کی ہے کہ ان شرار امنی اجر هم علی صحابی میری امت میں ایسے شریر لوگ بھی ہیں جو میرے صحابہ کو برابھلا کہتے ہیں۔ ان کے اختلافات اور لڑائی جھڑرے کو ہوا دیتے ہیں۔ وہ ظالم ہوں گے۔ المسنّت و جماعت کا نظریہ یہ ہے کہ صحابہ کرام کے اختلافات تمام کے تمام اجتمادی تھے اور اجتمادی غلطی پر گفتگو کرنا بہت بڑی جرات ہے۔ المسنّت و جماعت کا یہ بھی نظریہ ہے کہ حضرت علی کرم اللہ تعالی وجہہ سے جنگ کرنے والے غلطی پر تھے اور حصرت علی رضی اللہ تعالی عنہ حق پر تھے۔ گریہ غلطی ایک اجتمادی غلطی اور حصرت علی رضی اللہ تعالی عنہ حق پر تھے۔ گریہ غلطی ایک اجتمادی غلطی مواخذہ نہیں ہو گا۔

" شارح مواقف " لکھتے ہیں کہ جمل اور سفین کی جنگیں اجتادی اختاافت پر ہوئی ہیں۔ شخ ابوشکور بلخی رحمتہ اللہ علیہ اپنی کتاب " تہید" میں وضاحت فرماتے ہیں کہ الجسنّت و جماعت کا عقیدہ ہے کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ اپنے تمام ساتھیوں سمیت خطا پر سخے لیکن ان کی یہ خطاء اجتمادی تھی۔ شخ ابن مجر کمی رحمتہ اللہ علیہ نے "صوا عن محرکہ" میں لکھا ہے کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی تمام جنگیں اجتمادی سوچ کا نتیجہ تھیں۔ علمائے الجسنّت کی کتابیں اجتمادی غلطی سے بھری بڑی ہیں گر بھی کسی نے اجتمادی خطا پر سب و شنم نہیں کیا۔

اجتمادي خطاير اكابر البسنت كاروبير

امام غزال رحمته الله عليه اور قاضي ابو بكر رحمته الله عليه في تشريح كى

ہے کہ حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ سے لڑائی کرنے والے اجتمادی غلطی پر سے۔ ان پر فتق و فجور کا فتوی لگانا جائز نہیں ہے۔ قاضی عیاض رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی کتاب " الثفا " کے آخری صفحات میں لکھا ہے حضرت مالک رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا من شنم احد من اصحاب النبی صلی اللّه علیه و آله وسلم ابابکر ' عمر ' عثمان و عمر و بن العاص فانه قال کا نوا علی الضلال و کفر جس شخص نے سیدنا صدیق اکبر ' سیدنا عمر فاروق ' سیدنا عثمان غنی اور حضرت عمرو بن العاص رضی الله تعالی عنم میں سے کمی کو گالی دی وہ شخص گراہ اور کافر ہو گا۔

" شفا شریف" میں مزید لکھا ہے کہ حضرت زبیر رضی اللہ تعالی عنہ کے جمل کی لڑائی کے وقت حضرت امیر معاویہ والی کے خروج سے پہلے تیرال ہزار ساتھی قتل ہوئے تھے گر ان میں سے ایک شخص کو بھی فاسق یا فاجر وہی شخص کہ سکتا ہے جس کے ول میں صحابہ کے خلاف بغض ہو۔ اس کے دل میں مرض ہو۔ وہ فسق و فجور کا خوگر ہو۔ بعض کتابوں میں حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے لئے " جور " کا لفظ استعال ہوا ہے اور حضرت معاویہ بڑاتہ کو جور کرنے والا حکران لکھا ہے وہ حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کے ہوتے ہوئے خلافت کے حق وار نہ تھا گر اس نے جور کیا۔ ایسے الفاظ کا استعال کی محقق فقیہ نے نہیں کیا۔ انہوں نے صرف اجتمادی خطاکا لفظ استعال کیا ہے۔

حضرت مولانا جامی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی کتاب "شواهدالنبوت" میں " خطا مکر" کا لفظ استعال کیا۔ علائے المسنّت کے نزدیک یہ لفظ نامناسب ہے کیونکہ خطاء کا آیک اپنا مقام ہے گر" خطا مکر" خت الفاظ میں ہے ہے ہے ایک اصحابی کے لئے استعال نہیں کیا جاسکتا۔ اس طرح جن حضرات نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ پر لعنت کے لفظ کا اطلاق کیا ہے وہ غلطی پر ہیں

اور شیعوں کی روایات سے متاثر ہیں۔ یہ بانیں یزید کے بارے میں تو کھی جاسکتی ہیں مگرایک صحابی رسول کے لئے ان الفاظ کا استعمال ہر گز جائز نہیں۔

#### حضور ما التا الم المام معاوید داید کو دعا دی تھی

کنی احادیث میں دیکھا گیا ہے کہ سیدالا نبیاء حضرت مجر مصطفیٰ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تعریف کی اور اشیں " ہادی اور مہدی " کے تعریفی الفاظ میں یاد فرمایا۔ اللهم علمه الکتاب و الحساب و قد العذاب اے اللہ! معاویہ کو کتاب کا علم عطا فرما حماب کا علم عطا فرما اور اسے آگ سے محفوظ رکھ۔ ایک اور جگہ فرمایا اللهم اجلعه ها دیا مہدی اے اللہ! معاویہ کو ہادی بنا دے اور مہدی بنا دے۔ ہمارے خیال میں مہدی اے اللہ! معاویہ کو ہادی بنا دے۔ ہمارے خیال میں مولانا جامی رحمتہ اللہ علیہ نے آپ کے متعلق جو الفاظ استعمال کئے ہیں وہ سموا استعمال میں وہ بن نمیں استعمال ہوئے ہیں ورنہ ایک عاشق رسول ماہیم ایک صحابی رسول کی تو ہین نمیں استعمال ہوئے ہیں ورنہ ایک عاشق رسول ماہیم ایک صحابی رسول کی تو ہین نمیں استعمال کو جین نمیں کر سکتا۔

بعض لوگوں نے امام شابی اور حضرت معاویہ وہ کے متعلق لکھا ہے کہ لڑائی فتق سے بھی بدتر ہے' اس بات میں کوئی حقیقت نہیں کوئی دلیل نہیں۔ اگر بالفرض اِسے نشلیم کر بھی لیا جائے تو ہم کہیں گے کہ امام اعظم ویلیے حضرت شابی ویلیے کے شاگرہ خاص تھے۔ انہوں نے اپنی ساری زندگی میں ایسے الفاظ استعال نہیں کئے تھے۔ اسی طرح امام مالک رحمتہ اللہ علیہ نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے متعلق ایسے الفاظ استعال نہیں کئے تھے۔ ان حضرات کے جمعصر اور عطائی مدینہ نے بھی بھی ایسے الفاظ استعال نہیں کئے۔ مام مالک رحمتہ اللہ علیہ تو فرمایا کرتے تھے کہ حضرت امیر معاویہ اور حضرت عمرو میں اللہ رحمتہ اللہ علیہ تو فرمایا کرتے تھے کہ حضرت امیر معاویہ اور حضرت عمرو بین انعاض رضی اللہ تعالی عنما کو گالی دینے والا واجب القتل ہے۔ حضرت بن انعاض رضی اللہ تعالی عنما کو گالی دینے والا واجب القتل ہے۔ حضرت بن انعاض رضی اللہ تعالی عنما کو گالی دینے والا واجب القتل ہے۔ حضرت بن انعاض رضی اللہ تعالی عنما کو گالی دینے والا واجب القتل ہے۔ حضرت

معاویہ بڑی کو گالی وینا حضرت صدیق اکبر 'حضرت عمراور حضرت عثمان رضی الله تعالی عنه قطعاً تعالی عنه قطعاً تعالی عنه قطعاً تعالی عنه قطعاً ایسے سلوک سے بری ہیں گر بعض لوگ انہیں بدباطنی کی وجہ سے صرف حضرت ایسے سلوک سے بری نہیں کئی دو سرے صحابہ کرام کو بھی برا بھلا کہنے سے نہیں رکتے۔

اگر امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے ساتھ مل کر جنگ کرنے والے فاسق سے تو پھر نصف دین سے اعتماد فاسق سے تو پھر نصف دین سے اعتماد اٹھ جائے گا۔ اور حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی تبلیغ و ہدایت کا کیا متجہ سامنے آئے گا۔ ایسی باتیں تو وہی زندیق کہتے رہتے ہیں جن کے سامنے کوئی تیک مقصد نہیں۔ وہ اسلام کی بربادی پر بھی خوشیاں مناتے رہتے ہیں۔

وشنام طرازی کا یہ فتنہ سیدنا عثان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شمادت سے شروع ہوا تھا۔ لوگوں نے ان کے قاتلوں سے قصاص لینے کا مطالبہ کیا حضرت علیہ اور زبیر رضی اللہ تعالیٰ عنما جیسے جلیل القدر صحابہ رسول قصاص کا مطالبہ کرتے رہے۔ مگر جب ان کی گذارش پر توجہ نہ دی گئی تو حضرت علیہ اور حضرت زبیر رضی اللہ تعالیٰ عنما اپنے ساتھیوں کو لے کر باہر نکلے اور احتجاج کرنے گئے۔ سیدہ عاکشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنما ان کے مطالبہ میں برابر کی شریک تھیں۔ جنگ صفین تک نوبت جا پہنی۔

الم غزالی رحمتہ اللہ علیہ صراحت فرماتے ہیں کہ یہ جھڑا ظافت کے لئے نہیں تھا بلکہ قصاص قتل حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ پر تھا۔ یہ معالمہ بوستا گیا حی کہ جنگ جمل میں تیراں ہزار صحابہ کرام شہید ہو گئے۔ حضرت علی و حضرت زیر رضی اللہ تعالی عنما عشرہ مبشرہ میں سے تھے۔ ان جنگوں میں شہید ہو گئے اس کے بعد حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ بھی ان حضرات کے ہو گئے اس کے بعد حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ بھی ان حضرات کے

ساتھ آلے۔ یہ واقعات حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عند کی خلافت کے ابتدائی زمانہ میں رونما ہوئے تھے۔

سے ابن مجر کی رحمتہ اللہ علیہ نے اس موقعہ پر ایک بات کھی ہے جو المسنّت كے معتقدات ميں شار ہوتى ہے۔ شخ ابوشكور بلخى رحمت الله عليه نے بھى این کتاب " تمید " میں لکھا ہے کہ یہ جھڑے ظافت کے لئے تھے۔ یہ بات محل نظر ؟ - سيد الانبياء صلى الله عليه وآله وسلم في حضرت امير معاويه رضى الله تعالى عند سے فرمایا اذا ملکت الناس مارفق بهم جب تم حکمران بنو تو لوگوں میں انصاف کرنا اور نرمی برتا۔ شاید اس بات سے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو خلافت کے حصول کی خواہش ہوئی تھی۔ لیکن وہ اس خواہش پر اجتمادی خطا پر تھے اور سیدنا علی کرم اللہ تعالی وجد حق پر تھے۔ ان دونوں کا جھکڑا خلافت پر نہیں تھا بلکہ قصاص حضرت عثان رضی اللہ تعالیٰ عنه پر تھا۔ بسرعال یہ اجتمادی فیصلے تھے۔ حق پر ہونے والے کو دس نیکیاں ملیں اور خطا پر لگام اٹھانے والے کو ایک نیکی کا ثواب۔ مگر ان معاملات پر سب و شنم كرنے والے كس شار و قطار ميں آتے ہيں۔ بمترين طريقہ توب ب كه حضور نبي كريم صلى الله عليه وآله وسلم كے تمام صحاب كرام كے باہمي خلفشار اور جنگ و جدال سے اپ آپ کو دور رکھیں اور امت کے لئے بھی یہ ضروری ہے کہ ان پر خاموشی اختیار کریں۔

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے فرمایا اللہ اللہ فی اصحابی لا تنخذو هم غضا میرے صحابہ کے متعلق اللہ ہے ڈرتے رہو اور ان کو نشانہ تقید و ملامت نہ بناؤ۔ ہمارے زمانہ میں اکثر لوگوں نے خاص کر علماء و مشاکخ کے ایک طبقہ نے امامت کی بحث چھیڑر رکھی ہے اور صحابہ کرام کے متعلق تجی جھوئی باتوں پر بحث کرتے رہتے ہیں۔ جابل مور نمین صحابہ کرام کے متعلق تجی جھوئی باتوں پر بحث کرتے رہتے ہیں۔ جابل مور نمین صحابہ کرام کے

بارے میں کئی غلط باتیں تحریر کر گئے ہیں۔ پھر سرکش تذکرہ نگاروں نے اپنی کتابوں کو غلط طط باتوں سے بھر دیا ہے۔ وہ اکثر صحابہ کرام کے مقام سے ناواقف لوگ تھے۔ کئی نامناسب واقعات صحابہ سے منسوب کرتے رہتے ہیں۔ بو سامنے آیا لکھتے گئے۔

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ایک زمانہ آئے گاکہ فتنے اور برعتیں ظاہر ہونا شروع ہوں گی۔ لوگ میرے صحابہ کو گالیاں دیں گے۔ اہل علم حضرات کو چاہئے اپنے علم کی روشنی میں درست واقعات کو سامنے رکھیں۔ جو لوگ جان ہو جھ کر صحابہ کو برا بھلا کتے ہیں ان پر اللہ تعالی کی لعنت نازل ہوتی ہے۔

آج صاحب اقتذار لوگ جو اپنے آپ کو مسلمان کہتے ہیں حفی ندہب پر کاربند ہیں 'المسنّت و جماعت کا عقیدہ رکھتے ہیں 'ان پر یہ فرض عائد ہو تا ہے کہ جو لوگ سحابہ کرام کو سب و شنم کریں انہیں قرار واقعی سزا دے۔ المسنّت و جماعت ہی ایک ایسا ذہب ہے جو راست رو ہے۔ نہ سحابہ کرام کو گالیال دیتا ہے نہ اہل بیت کو برا بھلا کتا ہے۔ یمی فرقہ ناجیہ ہے اور یمی سحابہ رسول طاقیم کے نقش قدم پر چل رہا ہے۔

## حضرت مجدد الف ثاني راينيه شيعوں كوجواب ديتے ہيں

حضرت مجدو الف ٹائی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ قرآن پاک کی رو
سے سحابہ کرام کو گالیاں دینے والا کافر ہے۔ خصوصاً شیٹین (حضرت ابو بکر
صدیق اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنما) کو برا کہنے والا قرآن مجید کا
منکر ہو کر دائرہ اسلام سے فارج ہو جاتا ہے۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ
وسلم فرماتے ہیں اللہ تعالی نے مجھے اپنا پنجیر بنایا، پھر میرے چند احباب میرے

رشتہ دار بنائے وہ میرے اہل بیت ہیں۔ جس مخص نے انہیں گالیاں دیں ان پر اللہ تعالیٰ کے ہاں اللہ تعالیٰ کے ہاں اللہ تعالیٰ کے ہاں قبول نہیں ہوتے۔

62

دار قطنی میں بے روایت موجود ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہ نے فرمایا کہ میں نے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے سنا' آپ ما پیلا نے فرمایا میرے بعد ایک قوم آئے گی وہ رافضی ہوں گے' تم انہیں پاؤ تو انہیں قتل کر دو۔ وہ لوگ مشرک ہو گئے ہوں گے۔ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں میں نے پوچھا یارسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم! ان را فنیوں کی کیا نشانی ہوگی ؟ فرمایا کہ علی کی شان کو بڑھاتے چلے جائیں گے اور ان سے ایسی ایسی بول گی۔ پھر اسلاف پر طعن و ایسی باتیں منسوب کریں گے جو ان میں نہیں ہوں گی۔ پھر اسلاف پر طعن و تشنیع کرس گے۔

ایک اور روایت میں آیا ہے کہ ان کی ایک علامت یہ ہوگی کہ وہ حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنما کو برا بھلا کہیں گے۔ جس مخض نے میرے صحابی کو گالی دی اس پر اللہ تعالی کی لعنت ہوگی۔ اس پر اللہ کے فرشتوں کی لعنت ہوگی۔ اس پر تمام لوگ لعنت بھیجیں گے۔ اس موضوع پر بہت ہی احادیث صحاح سنہ میں موجود ہیں۔

شیخین کو گالیال دینا' ان سے بغض رکھنا کفر ہے۔ من الغضبهم فقد الغضبنی ومن اذی هم فقد اذانی ومن اذانی فقد اذی الله "جس نے ان الغضبنی ومن اذی هم فقد اذانی ومن اذانی فقد اذی الله "جس نے ان سے بغض کیا اس نے بخص سے بغض کیا' جس نے انٹید تعالی کو اذیت دی۔'' تکلیف دی۔ جس نے مجھے اذیت دی اس نے اللہ تعالی کو اذیت دی۔'' ابن عساکر ریٹے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ

وسلم نے فرمایا کہ ابو بر صدیق اور عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنما ہے محبت ایمان کی علامت ہے۔ ان سے بغض رکھنا کفر کی نثانی ہے۔ عبداللہ بن احمد برالله فلے نے حضرت انس رضی اللہ تعالی عنہ سے روایت کی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا میں نے اپنی امت کو حضرت صدیق واللہ وادر حضرت عمر براللہ سے محبت رکھنے کا حکم دیا ہے اور اس سے ثواب کی امید رکھتا ہوں' جیسی مجھے اللہ تعالی سے ثواب کی امید رکھتا ہوں' جیسی مجھے اللہ تعالی سے ثواب کی امید رکھتا ہوں' جیسی مجھے اللہ تعالی سے ثواب کی امید ہے۔

ایک اور روایت میں ہے کہ جو شخص ایک مومن کو کافر ہونے کی تہت نگاتا ہے حالانکہ وہ کافر نہیں ہے وہ اللہ تعالیٰ کا دشمن ہے۔ جب عام مومن کو کافر کہنے والے کا یہ حکم ہے تو سیدنا صدیق اکبر اور سیدنا عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنماکو کافر کہنے والول کا کمیا حال ہوگا۔

امام العصر ابو ذرعه رازی رحمته الله علیه فاضل اجل شیوخ میں شار موتے ہیں۔ آپ فرماتے ہیں جب تم کسی کو دیکھو کہ وہ اصحاب رسول کی شان میں گستاخی کی بات کرتا ہے یا ہے ادبی کرتا ہے تو جان او کہ وہ زندیت ہے۔ کیونکہ قرآن پاک حق ہے ' رسول حق ہے ' جو احکام آئے ہیں حق ہیں۔ گریہ ساری چیزیں جو حق ہیں دنیا ہیں صحابہ کرام کی معرفت پینچی ہیں۔ اگر صحابہ کرام کو حق اور سچانہ مانا جائے تو پھر ساری باتیں مشکوک ہو کررہ جائیں گی۔

خطرت سل بن عبداللہ نستری رحمتہ اللہ علیہ جو علم ' ذہد ' معرفت و اللہ علیہ جو علم ' ذہد ' معرفت و اللہ عبل کریم کی عزت اللہ عبل درجہ رکھتے ہے فرماتے ہیں جو شخص اصحاب نبی کریم کی عزت نبیں کرتا وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم پر ایمان نبیں رکھتا۔ حضرت عبداللہ بن المبارک رحمتہ اللہ علیہ سے بوچھا گیا کہ عمر بن عبدالعزیز بریجہ ایک جبراللہ بن المبارک رحمتہ اللہ علیہ ہوئے ہیں کیا ان کا رتبہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ سے بردھ کر ہے۔ تو آپ نے فرمایا کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ سے بردھ کر ہے۔ تو آپ نے فرمایا کہ حضرت امیر معاویہ

رضی الله تعالی عند نے حضور نبی کریم صلی الله علیه و آله و سلم کی خدمت میں ماضر ہو کر ایمان قبول کیا تھا' ان کے گھوڑے کے ناک سے نکلنے والا غبار بھی عمر بن عبد العزیز رحمتہ الله علیه سے افضل ہے۔ یہ عقیدہ اور یہ گفتگو ان لوگوں کی ہے جو علم و فضل کی بلندیوں پر فائز تھے۔ یہ لوگ اکابر صحابہ میں سے نہیں تھے انہوں نے صرف ان کی زیارت کی تھی۔

صحابہ کرام کی شان کاکیا کمنا وہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی بارگاہ میں عاضر ہو کر ایمان لائے بھے۔ انہوں نے آپ طبیع کے چرہ انور کے انوار عاصل کئے تھے۔ آپ طبیع کی خدمت میں رہ کر جماد گئے۔ آپ کے حکم پر سر سلیم خم کر کے جانیں ویں۔ شریعت کے احکام سیکھے۔ اپنا مال و منال حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے ارشاد پر قربان کیا۔ ان کی افضلیت اور بلندی درجات پر شک کرنا ایمان کی کمزوری ہے۔ شیمین (حضرت ابو بکر صدین اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنما) اکابر صحابہ میں سے تھے۔ یہ دونوں تمام صحابہ کرام میں سے افضل ہیں۔ ان کی شان میں کمی کرنا انہیں برا جملا کہنا ایمان سے باتھ و ھونا ہے۔

اہام محمد رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی کتاب "محیط" میں لکھا ہے کہ رافضی کی امامت میں نماز جائز نہیں۔ وہ خلافت صدیق اکبر رضی اللہ تعالی عنہ کا منکر ہے۔ اس کے پیچھے نماز نہیں ہو سکتی۔ تمام اکابر صحابہ کرام سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ تعالی عنہ کی خلافت کے قائل تھے۔ تمام اکابر صحابہ کرام افضلیت صدیق اکبر رضی اللہ تعالی عنہ کو مانتے تھے۔ تمام اکابر صحابہ آپ کے مراتب کی قدر کرتے تھے۔

ای طرح جو مخص سیدنا عمر فاروق رضی الله تعالی عنه کی شان مین عنافی کرتا ہے اصح الاقوال میں اس کے پیچھے نماز شمیں ہو عکق۔ ان کی خلافت

کا مقر کافر ہے۔ ان کو گالی دینے والا' برا کہنے والا ایمان سے خارج ہو جا تا ہے۔ شیعہ اور رافضی تو قرآن پاک اور احادیث کی روشنی میں کافر ہیں۔ ایسے لوگوں کے پیچھے نماز نہیں ہو سکتی۔

حضرت مجدد الف ٹانی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنے کئی مکتوبات میں را فنیوں کے عقائد کی وضاحت کرتے ہوئے ان پر تقید کی ہے۔ ان مکتوبات کے مطالعہ سے ایک طرف صحابہ کرام کی شان اور عظمت کا علم ہوتا ہے، دو سری طرف را فنیوں کی بداعتقادی کا علم ہوتا ہے۔ اب ہم اپنے قار نمین کی سولت کے لئے ان مکتوبات کی نشانہ ھی کرتے ہیں جن میں صحابہ کرام کی عظمت اور را فنیوں کے عقائد پر روشنی ڈالی گئی ہے۔

ہے۔ ور رہنا چاہئے۔ اس کی صحبت سے دور رہنا چاہئے۔ اس کی صحبت سے دور رہنا چاہئے۔ اس کی صحبت کے صحبت کے دور رہنا چاہئے۔ اس کی صحبت کفر تک پہنچا دہتی ہے۔ تمام بدعتی فرقوں میں سے بدتر وہ فرقہ ہے جو سحابہ کرام سے بغض رکھتا ہے۔ اور حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو سب و شنم کرتا ہے۔

ہے وفتر اول ' مکتوب ۵۹ = المسنّت و جماعت کے عقیدہ کے بغیر نجات مکن شیں۔

بنتر اول ' مكتوب ١٦ = ايك صحابي كى فضيلت حضرت اوليس قرنى رضى الله تعالى عند جيسے عاشق رسول اور حضرت عمر بن عبد العزيز رحمت الله عليه جيسے منصف مزاج خليفه سے بلند تر ہے۔

بن-پر فتر اول ' مکتوب ۲۵۱ = حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر فاروق بر

رضی اللہ تعالی عنماکی تعظیم و تو قیر سب صحابہ سے زیادہ ہے۔ اس کتوب یں حضرت مولانا عبدالرحن جای رحمتہ اللہ علیہ نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنه کی اجتمادی خطاکو منکر کہا ہے حضرت مجدد میٹیو نے اس کا چواب دیا ہے۔

ہ دفتر اول ' متوب ۲۹۱ = حضرات صحابہ کرام کی ترتیب اسمی افضلیت اور خلافت کی ترتیب ہے۔

الم وفتر دوم عموب ١٠ = مسكد امامت پر بحث كي مني بـ

🖈 و فتر دوم ' مکتوب ۲۷ = خلافت اور امامت پر گفتگو کی گئی ہے۔

الله وفتر موم ' مکتوب ۹۲ = مئله قرطاس مینی مرض موت پر کانفذ طلب کرنے کی وضاحت ہے۔

د فتر سوم ' مکتوب ۹۹ = سحابہ کرام کو تمام امت سے افضل لکھا گیا ہے۔

المنتر وفتر موم " مكتوب ٧٥ = المسنّت كى عقائد دينيه ير مُفتلّو كى منى ب-

ایک دفتر سوم ' مکتوب ۲۳ = سحابه کرم کا باہمی شیر و شکر ہونا اور ایک دوسرے پر مهرمان ہونا زیر بحث آیا ہے۔

صحابہ کرام کی لغزشیں

یاد رہے کہ شیعہ لوگ حضرات سحابہ کرام سے قلبی بغض کی وجہ سے

ان لوگوں کو بد ظن کرتے رہتے ہیں۔ ایسے لوگوں میں بعض قادری مجددی بھی کملاتے ہیں۔ یہ لوگ نہ قادری ہیں نہ مجددی ملاتے ہیں۔ یہ لوگ ہیں۔ یہ لوگ ہیں۔ یہ لوگ ہیں۔ اللہ تعالی نے صحابہ کرام کی شان میں رحما بینهم فرمایا ہے۔ اور یہ لوگ ان پر اعتراض کرتے رہتے ہیں۔ حضرت مجدد الف ثانی رحمتہ اللہ علیہ نے ایسے لوگ ان پر اعتراض کرتے رہتے ہیں۔ حضرت مجدد الف ثانی رحمتہ اللہ علیہ نے ایسے لوگوں کو بد عقیدہ قرار دیا ہے۔

" تفیر عزیزی " کے مصنف نے کاھا ہے اگر چہ بعض صحابہ سے فلطیاں ہو کیں 'گناہ بھی ہوئے' زنا اور شراب نوشی کے واقعات بھی سامنے آئے۔ بعض پر شرق حدود بھی نافذ ہو کیں' قذف صادر ہوا۔ انہیں سزا دی گئی۔ بعض زناکاری کے مرتکب ہوئے انہیں رجم کیا گیا۔ ان تمام اعمال کے باوجود وہ قابل صد احرّام ہیں اور حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فود یا صحابہ کرام میں ہے کسی ایک نے ان کی ذمت یا بدنامی پر گفتگو نہیں گی۔ فود یا صحابہ کرام میں ہے کسی ایک نے ان کی ذمت یا بدنامی پر گفتگو نہیں گی۔ اندریں حالات اہل اسلام کو بھی ایسے واقعات پر فاموشی اختیار کرنا چاہئے۔ طعن و تشنیع نہیں کرنا چاہئے۔ ہاں اگر کوئی صحابی ارتداد یا منافقت کا مرتکب ہوا تھا و حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے خود ہی آگاہ کردیا تھا۔

حضرت ابوذر غفاری رضی الله تعالی عنه حضور نبی کریم صلی الله علیه و آله وسلم کے جلیل القدر صحابی متھے۔ آپ نے کوئی ایسی بات که دی که حضور اگر مسلی الله علیه و آله وسلم نے فرمایا انگ امر فیک جاهلیه "تم میں ابھی تک زمانہ جابیت کے اثرات موجود ہیں " تو اس بات پر مسلمانوں کو ذیب ضیں دیتا کہ وہ حضرت ابوذر غفاری رضی الله تعالی عنه کو جابل کہتے رہیں۔

آپ میں ہے ایک اور سحابی ابو جمد رضی اللہ تعالی عند تھے۔ وہ اپنی رشت تلبی کے بیش نظر اپنی بیوی بچوں اور ملازموں کو زد کوب کیا کرتے ہے۔ حسور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا لاینضع عصاہ عن

عانقه "که اس کایه ظالمانه طریقه به" اس پر مسلمانوں کے لئے ضروری نہیں که ابو جمد کو ظالم کہتے رہیں۔ صحیح بخاری میں بیہ حدیث پاک موجود ہے۔

صحابہ کرام سے پہلے انبیاء کرام علیم السلام کی زندگیوں پر نظر ڈالیس تو جمیں ایسے الفاظ ملتے ہیں جب اللہ تعالی نے بعض انبیاء کے لئے لفظ عماب استعال کیا۔ اس سے یہ مراد نہیں کی جاسمتی کہ اللہ تعالی اپنے انبیاء کرام علیم السلام پر عماب نازل کر تا تھا۔ عصلی آدم ربه فعوی حضرت آدم علیہ السلام سے غلطی ہوئی ' نفزش ہوئی۔ تو یہ بات مناسب نہیں کہ ہم حضرت آدم علیہ السلام کو عاصی اور غاوی کہتے جائیں۔ قرآن پاک میں حضرت یونس علیہ السلام کی عاصی اور غاوی کہتے جائیں۔ قرآن پاک میں حضرت یونس علیہ السلام کی ایک دعا ہے لاالٰہ الا انت سبحانک انی کنت من الظالمین " اے اللہ تو پاک ہے مگر میں ظالمین میں سے ہوں " اس آیت کریمہ کے الفاظ کو پڑھ کر حضرت یونس علیہ السلام کو ظالموں میں سے تصور کرنا کفر ہے۔

صحابہ کرام ہے دیدہ دانستہ گناہ صادر نہیں ہوئے تھے۔ وہ عمدا گنا؛ول سے پاک تھے۔ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالیٰ عند نے زندگی کے آفری حصہ میں صحابہ کرام ہے بے شار اعادیث سنیں۔ اس لئے وہ بعض ملکی اور دین مسائل میں دخل دیا کرتے تھے۔ اجتمادی طور پر بعض معاملات کو طے کرتے تھے۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنما فرمایا گرتے تھے کہ انہ فیقیہ حضرت معاویہ بیات برے فقیہ ہیں۔ یہ حدیث پاک " فقاوی عزیزی " میں دیمی معاویہ بیات برے فقیہ ہیں۔ یہ حدیث پاک " فقاوی عزیزی " میں دیمی معاویہ بیاتی ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ حضرات الجسنّت کا متفقہ عقیدہ ہے کہ انبیاء کرام یا ملانکہ کے بغیر کوئی ایس شخصیت نہیں ہے معصوم قرار دیا جائے۔ سحابہ کرام یا کہا نہیں ہو نئیں ان پر انہیں فائق و فاجر نہیں کما جاسکتا۔ اسی طرح اگر کوئی صحابی یا بردرگ اپنے آپ کو از راہ انگساری ذلیل ' حقیریا فقیر کہتے رہیں۔ کوئی صحابی یا بردرگ اپنے آپ کو از راہ انگساری ذلیل ' حقیریا فقیر کہتے رہیں۔ لیکن ہم انہیں ایسا نہیں کہیں گے۔

حضور نبی کریم صلی الله علیه وآله وسلم نے قرمایا اللهم انی ذلیل فاذنی ( حسن حصین ) " اے اللہ میں تیرا عاجز بندہ ہوں " اب اگر کوئی شخص اس قول كو سامنے ركھتے ہوئے حضور نبي كريم صلى الله عليه و آله وسلم كى شان مبارک میں ایسے لفظ استعال کرے گا تو کافر ہو جائے گا۔ حضور نبی کریم صلی الله عليه وآله وسلم نے فرمايا عمار طاف كو كافروں كى ايك جماعت قتل كرے گ-آپ کو حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے لوگوں نے شہید کیا تھا۔ آج کے دشمنان معاویہ واللہ شور مجاتے رہتے ہیں کہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ باغی تھے ' یہ بات قرآن پاک اور احادیث سے سامنے آتی ہے۔ کہ کسی صحابی کی خطایا غلطی پر انہیں طعن و تشنیع کرنا گناہ ہے، کفر ہے۔ تو آج کے سید كلانے والے شيعه كس منه سے حضرات صحابه كو گالياں ديتے رہتے ہيں اور كس طرح كفرے في علتے ہيں۔ يه لوگ حضور صلى الله عليه و آله وسلم كى آل کملاتے ہیں حالا تک آل کا معنی صرف اولاد ہی نہیں بلکہ تابعد ار بھی ہو تا ہے اور تابعدار وہ ہوتا ہے جو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ارشادات پر پابندی ہے عمل کرے۔

الله تعالی نے فرمایا ما انکم الرسول فخذوہ ومانھکم عنه فاننھوا یعنی "جو کچھ تم کو رسول الله صلی الله علیه و آله وسلم دیں اس کو پکر لواور جس سے منع کریں اس سے رک جاؤ۔" جو لوگ حضور نبی کریم صلی الله علیه و آله وسلم کے فرمان کو دل و جان سے قبول نہیں کرتے اور اس پر بخوشی عمل نہیں کرتے اور اس پر بخوشی عمل نہیں کرتے اور اس پر بخوشی عمل نہیں کرتے اور جس کرتے اور جس کرتے ہیں وہ کر تھم رسول خدا مالی کی تو بین کرتے رہتے ہیں وہ کیے مسلمان کملاتے ہیں۔

اللہ تعالی نے قرایا فلا و ربک لا یومنون حتی یحکموک فیما شجر بینهم ثم لایجدوا فی انفسهم حرجاً مما قضیت ویسلموا

بعائي بعائي بن گئے۔ آپس ميں شيرو شكر ہو گئے۔

ایسے لوگوں کے متعلق برزبانی کرنا کتا ہوا جرم ہے۔ یہ ظالم لوگ اپنے

ہو سلمان بھی کہتے ہیں اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے صحابہ

کو برا بھلا بھی کہتے ہیں۔ ایسے لوگوں کی صحبت سے اہل ایمان کو دور رہنے کی

تلقین کی گئی ہے۔ من جامع المشر کون فھو منھم جو مخص مشرکین اور کفار

کے ساتھ میل جول رکھتا ہے وہ ان میں سے شار ہو گا۔ حضور نبی کریم صلی اللہ

علیہ و آلہ وسلم نے اپنے ارشادات متواترہ میں فرمایا کہ جو مخص میرے صحابہ کو

ایذاء دیتا ہے ان سے بغض و عداوت رکھتا ہے وہ جھے ایذا دیتا ہے۔ ان الذین

یوذون اللہ و رسولہ جو لوگ اللہ و رسول کو ایذا دیتے ہیں وہ ایمان سے محروم

بو جاتے ہیں۔ ان کے لئے دردناک عذاب ہو گا۔

## صحابی کون ہے؟

محد ثین کرام نے اس فخص کو صحابی رسول تشکیم کیا ہے جو ایمان کی
دولت حاصل کرنے کے ساتھ ساتھ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے
روئے انور کی زیارت سے مشرف ہوا ہو۔ جس فخص نے کلمہ پڑھا خواہ ایک بار
ہی حضور پرنور شھیئم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے چرہ انور کی زیارت کی وہ صحابی
ہی حضور پرنور شھنم کاتب وحی ہو'نسب میں رشتہ دار ہو' ہادی ہو' مہدی ہو' علیم
ہو' فقیہ ہو' اس کے متعلق بد زبانی کرنا کماں کی مسلمانی ہے اور کس طرح
مومن کملا سکتا ہے۔ ایسے صحابی کو طعن و تشنیع کرنا' برابھلا کمنا' کماں کی مسلمانی
ہے۔ جو رافضی لوگ دائرہ اسلام سے خارج ہو جاتے ہیں وہ کس منہ سے سید
کملاتے ہیں۔

حضرت نوح عليه السلام كا بينا طوفان مين غرق مو كيا- الله تعالى في

نسلیما " یار سول الله! آپ کے پروردگار کی قتم کہ یہ لوگ اس وقت تک الل ایمان نہیں کملا کتے جب تک یہ آپ کو ہر معالمہ میں اپنا حاکم یا راہنما نہ مان لیں۔ وہ جب کسی بات میں اختلاف کریں تو آپ کے احکام کو ایسے شلیم کریں جسے شلیم کرنے کا حق ہو تا ہے۔ (پارہ ۵' سورۂ النساء' رکوع ۹)

آج شیعہ ای آپ کو سید کملاتے ہیں' آل رسول ہونے کا دعویٰ كرتے ہيں۔ يد احكام قرآني ارشادات نبوي طابيع كو تشليم كرنا يا اس ير عمل كرنا تو در کنار ان سے انکار کرتے جاتے ہیں۔ انساف کریں کہ ایسے نافرمان مسلمان کملانے کے حقد ار ہیں۔ کیا انہیں مومن کما جاسکتا ہے۔ پھر ان نافرمانوں کے اردگرد ایک ایبا حلقہ جمع ہو جاتا ہے جو انہیں نذر و نیاز دیتے ہیں اور ان کے ہاتھ پاؤں چومتے ہیں اور ان کے ساتھ میل جول رکھتے ہیں۔ ایسے لوگوں کے متعلق قرآن عليم نے فرمايا و من ينولهم منكم فانه منهم جو مخص اليے لوگوں ے میل جول رکھتا ہے وہ بھی ان میں سے ہے۔ سحابہ کرام سے بغض رکھنے والے انہیں منافق اور فاس کہتے ہیں۔ دل میں عداوت رکھتے ہیں۔ یہ کیے ملان ہیں 'کس منہ سے بید کملاتے ہیں۔ کس جرات سے آل رسول بنتے ہیں ؟ قرآن پاک تو سحابہ کرام کے متعلق یقین ولا آ ہے کہ ادکننہ اعداء فالف بین قلوبکم فاصحتم بنعمته اخوانا ) تم لوگ ایک دو مرے کے د شمن سے اللہ تعالی نے تہمارے ولوں میں ایک دو سرے کے لئے الفت و محبت بحردی اور تم اس کی تعمقوں سے مالامال جو کر ایک دو سرے کے بھائی بن گئے۔ اوس و فزرج کے مرنی قبائل ایک دو سرے کے خون کے پاسے تھے۔ کئی جانوں کو قتل کر چکے تھے۔ جب وہ دامن مصطفیٰ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے وابسة موئ ايمان لائ مسلمان موع المشرف بااسلام موع احضور في كريم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی صحبت میں رہ کرایک دو سرے سے محبت کرنے لگے '

اے نافرانی کی وجہ سے اپنے نبی کی اولاد تشلیم نہیں کیا اور اندلیس من اهلک
" یہ تمہاری اولاد نہیں ہے " کمد کر اسے غرق کر دیا۔ وجہ یہ بیان فرائی اند
عمل غیر صالح " اس کے اعمال اور کردار برے ہیں " اب حضور نبی کریم
صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی اولاد ہونے کا دعویٰ کرنے والے کس منہ سے
مسلمان ہونے یا سید کملانے کے حق دار ہیں۔

خارجی طبقہ کے لوگ بھی را فضیوں اور شیعوں کی طرح گراہ ہیں۔ وہ اہل بیت اطمار سے بغض رکھتے ہیں۔ انہیں برا بھلا کہتے ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کو فرمایا ایک فرقہ تو آپ کی محبت کا دعویٰ کرتے ہوئے ہلاک ہو گا اور دو سرا فرقہ آپ سے بغض و عداوت کی وجہ سے ایمان سے محروم ہو جائے گا۔ اس حدیث پاک کی تشریح عداوت کی وجہ سے ایمان سے محروم ہو جائے گا۔ اس حدیث پاک کی تشریح مارے استاد گرای حضرت مولانا غلام دعگیر قصوری رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی مارے استاد گرای حضرت مولانا غلام دعگیر قصوری رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی کتاب " توضیح الدلائل " (تصریح اجاث فرید کوث "صفحہ ۲۱۲ ۲۱۲) کی ہے۔

یاد رہے دین اسلام کے چار ستون ہیں۔ قرآن طدیث اجماع امت اور مجتدانہ قیاس سے چارول ستون قرآن پاک کے ارشاد میں متعین کئے گئے ہیں۔ قرآن پاک میں فرمایا گیا۔ ومن بشاق الرسول من بعد ما نبین له الهدی و ینبیغ غیر سبیل المؤمنین نوله ما تونی و نصله جهنم وسات مصیرا جو مخص رسول الله صلی الله علیہ و آلہ وسلم کی مخالفت کرتا ہے اور ہدایت پانے جو مخص رسول الله صلی الله علیہ و آلہ وسلم کی مخالفت کرتا ہے اور ہدایت پانے کے بعد ان راہول پر چل نکاتا ہے جو دین اسلام کے علاوہ ہیں وہ جن لوگوں سے محبت کرے گااس کا انجام ان کے ساتھ ہو گا اور جہنم میں ڈالا جائے گا۔

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا مسلمانوں پر اللہ تعالیٰ اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا مسلمانوں پر اللہ تعالیٰ کا ہاتھ ہو اس جماعت سے علیحدہ ہو گیا وہ سیدھا جہنم میں گیا۔ جس بات پر امت کا اجماع ہو گا وہی بات اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول طابع کو پہند ہو گی۔ جو

اس سے منکر ہوا وہ جماعت سے علیحدہ ہو گیا۔ اس حدیث پاک کو ترندی میں بیان کیا گیا ہے۔ اور "موضع القرآن" میں اس کی تشریح دیکھی جاسکتی ہے۔

حضرت ابن عمر رضی الله تعالی عنمائے روایت کی ہے کہ حضور نبی کریم صلی الله علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ان الله لا یجمع امنی (او قال امنه محمد) علی الضلالة الله تعالی میری امت کو گراہ نہیں ہونے دے گا- یہ امت رسول طبیع کی بوی خاصیت اور فضیلت ہے۔ یہ امت رسول الله طبیع کے ساتھ مخصوص ہے۔ اور سابقہ امنیں متفقہ طور پر بعض دفعہ گراہی میں انفاق کر لیا کرتی تھیں اور امت محمدیہ طبیع اگر متفق ہوتی ہے یا اس کا اجماع ہوتا ہے تو وہ حق اور صواب پر ہوتی ہے جس پر الله تعالی کی رضا ہوتی ہے۔

## جماعت پر الله تعالی کا ہاتھ

ویداللّه علی جماعته ومن شذ شذ فی النار جماعت پر الله تعالی کا 
ہاتھ ہے۔ جو اس سے جدا ہو تا ہے وہ جہنم ہیں جائے گا۔ اس حدیث پاک کو 
حضرت شیخ محدث و محقق دہلوی راہے نے بردی وضاحت سے لکھا ہے۔ سنن 
داری ہیں بھی یہ حدیث پاک موجود ہے۔ جس کی روایت سیدنا صدیق اکبر 
رضی الله تعالی عنه نے کی ہے۔ آپ کا معمول یہ تھا کہ آپ قرآن پاک کی 
نص آیات سے فیصلہ کیا کرتے تھے۔ اگر نص قرآنی نہ ملتی تو حدیث رسول کریم 
ماجی کو سامنے رکھتے۔ اگر احادیث پاک میں بھی دلیل نہ ملتی تو دو سرے صحابہ 
کرام سے مشورہ کرتے اور فیصلہ کرتے تھے۔ اگر کوئی صحابی راہنمائی کرتا تو الله 
تعالی کا شکر اوا کیا کرتے تھے۔ اگر کوئی صحابی بھی ایسی حدیث بیان نہ کرتا جس 
سے فیصلہ کرنے میں مدد مل مکتی تو آپ صحابہ کرام کو جمع فرماتے اور اس مسئلہ 
میں مشورہ فرماتے۔ اس کا نام اجماع ہے۔

#### اجماع امت کی دلیل

حفرت سیدنا صدیق اکبر رضی الله تعالی عند نے قاضی شریح کو لکھاکہ بیشہ قرآن پاک کی آیات کی روشنی میں فیصلہ کیا کرو' اور اس سے سرمو تجاوز نہ کیا کرو۔ اگر قرآن پاک سے نہ ملے تو احادیث نبوی ملٹھیلم کو سامنے رکھو۔ اگر یہ بھی نہ ہو تو اجتماد سے تھم کیا کریں۔ اگر اجماع بھی نہ ہو تو اجتماد سے تھم کیا کریں یہ بی بہتر ہے۔

حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ تعالی عنه ظفا کے بعد " اعلم"
تھے۔ وہ فرماتے ہیں کہ جب کوئی مسئلہ سامنے آئے تو قرآن پاک سے راہنمائی حاصل کیا کرو۔ اگر قرآن پاک سے نہ ملے تو احادیث نبوی طابیع ہے روشن حاصل کرو۔ اگر احادیث میں نہ ہو تو نیکوکار اور عالم صحابہ کو جمع کر کے ان سے مشورہ کرو۔ پھر اے کسی فتم کا شک و شبہ میں نہیں پڑنا چاہئے کیونکہ صحابہ کا اجماع بھی غلط نہیں ہو سکتا۔ یہ احادیث اور روایات سنن داری اور نسائی میں موجود ہیں اور ایباہی امام احمد اور ابوداؤدکی روایات میں آیا ہے۔

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا میری امت میں تہتر فرقے ہوں گے، بہتر تو دوزخ میں جائیں گے اور ایک بہشت میں جائے گا۔ وھی الجماعة یہ فرقہ سنت اور حق پر جمع ہونے والے ہیں۔ وہ سلف کے نقش قدم پر چلتے ہیں اور صراط مستقیم پر گامزن ہیں۔ حضرت شیخ محدث وہلوی رحمت اللہ علیہ نے تشریح کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اجماع امت کا اتباع ضروری ہے۔ اجماع واجب الاتباع ہے۔ قرآن پاک سے اجماع امت کی دلیل ملتی ہے۔ اجماع واجب الاتباع ہے۔ قرآن پاک سے اجماع امت کی دلیل ملتی ہے۔ اگر کوئی مجتد اجتماد کرنے کے بعد فیصلہ کرتا ہے تو اس کا ثواب ملتا ہے۔ اور اس پر عمل کرنا شریعت کے عین مطابق ہے۔

ورة الانجياء مين ارشاد موتا ب داؤد سليمان اذ يحكمان في

الحرث اذنفشت فيه غنم القوم وكنا لحكمهم شاهدين ففهمناها سليمان وكلاً اتينا حكماً وعلما "جب حضرت واؤد اور حضرت طيمان طيما اللهم رات كو كهيتول مين بكريال چرائے كے مئله پر فيصله كرنے لگے بم فيان دونوں كو فيصله سمجا ديا تھا اور انہيں علم دے ديا تھا۔"

## کست میں بریاں چرنے پر مسلم

حضرت واؤد عليه السلام ك زمانه اقدّار مين ايك قبيلى كى بحميان رات كوفت ووسرك قبيلى كى محيت بين چرتى ربين اور ان كے كھيت اجا أر ديئے۔ نو حضرت واؤو عليه السلام نے تحم ويا كه كھيت والوں كو بحميان وے وى جائيں ، گر حضرت سليمان عليه السلام نے تحم ويا كه كھيتى والے صرف بحريوں كا دودھ لے على جب تك وہ كھيتى دوبارہ اس حالت بين نہ آجائے۔ دونوں كے فيلے اجتمادى تھے۔ گر حضرت سليمان عليه السلام كا فيصله زيادہ مناسب تھا۔ اس فيلے اجتمادى تھے۔ گر حضرت سليمان عليه السلام كا فيصله زيادہ مناسب تھا۔ اس فيلے كو " موضع القرآن ، فتح الرحمٰن ، معالم الشنزيل " بين احاديث كى اساد كے ساتھ كھا گيا ہے۔

ایابی ایک مقدمہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے بیان فرمایا ہے کہ دو عور تیں اپ بیٹوں کو لے کر کسی جنگل ہیں گئیں اور انہیں وہاں سلا دیا۔ ایک بھیڑیا آیا اور ایک بیچ کو اٹھا کر لے گیا۔ دونوں آپس ہیں جھڑنے لگیں اور زندہ بیچ کی ملیت کا دعویٰ کرنے لگیں۔ حضرت داؤد علیہ السلام نے فیصلہ دیا کہ بوی عورت کو بچہ دے دیا جائے۔ پھر دہ دونوں اپنا مقدمہ لے کر حضرت سلیمان علیہ السلام کے پاس چلی گئیں اور حضرت داؤد علیہ السلام کے دخترت سلیمان علیہ السلام کے فیم گئیں اور حضرت داؤد علیہ السلام کے فیم فیم کیا گئیں اور حضرت داؤد علیہ السلام کے کو کان کر آدھا آدھا دونوں میں بانٹ دیتا ہوں۔ چھوٹی عورت نے کہا حضور کو کان کر آدھا آدھا دونوں میں بانٹ دیتا ہوں۔ چھوٹی عورت نے کہا حضور اللہ تعالی آپ پر رحم فرمائے ایسا نہ کریں' یہ لاکا بری کو دے دیں' یہ اس کا

ہے۔ حضرت سلیمان علیہ السلام نے وہ لؤکا چھوٹی کو دے دیا۔ یہ ہے اجتمادی انداز جے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے اپنے صحابہ کرام کو اپنانے کا حکم دیا ہے۔

#### اجتهاد کی اہمیت

سركار دوعالم صلى الله عليه وآله وسلم في قرمايا اذا الحكم الحاكم فاجتهدتم اصاب فله اجران واذا حكم واجتهد فله اجر () اس مديث پاک کا ترجمہ لکھتے ہوئے ایک غیر مقلد مولوی خرم علی نے " مشارق الانوار" میں لکھا ہے حضور علیہ السلام نے فرمایا کہ جب حاکم یا قاضی کوئی فیصلہ کرنے کھے تو مقدور بھراس بات پر محنت اور کوشش کرے۔ اگر وہ درست نتیجے پر پہنچ کر فیصلہ کرنے پر قادر ہو گیا تو اسے وہ بار ثواب ملے گا۔ لیکن محنت اور کو شش کے باوجود فیصلے میں کوئی غلطی رہ گئی تو پھر بھی اے ایک بار ثواب ملے گا۔ یعنی اگر اس حاکم نے قرآن پاک اور احادیث کی روشنی میں فیصلہ کرنے کی کوشش کی مگر اے ایبا مسئلہ حل کرنے کے لئے کوئی دلیل نہ ملی تو محنت اور کو شش (اجتهاد) ے کام لیتے ہوئے فیصلہ کر دیا تو اسے دو ثواب حاصل ہوں گے اور اگر اے فیصلہ کرنے میں نادانستہ علطی ہوئی پھر بھی اے ایک ثواب ملے گا۔ قرآن پاک و احادیث مبارکہ سے راہنمائی نہیں ملی ' آثار صحابہ سے کوئی بات نہ ملی' اجماع امت میں بھی اے کوئی واقعہ نہ ملا تو اے قیاس کرنا چاہئے۔ تو اے درست فیصلہ کرنے پر دو ثواب ملیں گے ورنہ ایک ثواب۔

### اجتماد کی اہلیت

فقہ میں اجتماد کرنے کے لئے کچھ شرائط ہیں اور مجتند کی الجیت و قابلیت کا ایک معیار مقرر کیا گیا ہے۔ ہر مخص بلکہ عالم فاضل اجتماد نہیں کر

سکتا۔ اہلت کے ہاں چار بوے جلیل القدر مجتد ہوئے ہیں۔ ان کے اپنے اپنے نداہب ہیں اور مجتد فی المذاہب اجتماد کی تمام شرائط پوری کرتا ہے۔ ان چاروں کے مراتب اور مقام کو کوئی دو سرا نہیں پہنچ سکتا۔ یہ حضرات حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے زمانہ اور صحابہ کرام کے زمانے کے بہت قریب تھے۔ جن حالات اور مسائل پر ان حضرات کی رسائی تھی آج بوے سے برداعالم بھی ان مسائل کو حل نہیں کر سکتا۔

حضور نبی کریم صلی الله علیه و آله وسلم کی وه احادیث جو محیمین نے کھی ہیں اس مسلم پر روشن والتی ہیں۔ آپ نے فرمایا لا یصلین احدکم لظهر و يروى العصر الى في بني قريضية اس مديث پاك كي وضاحت كرتے ہوئے مولوى فرم على وہائي لكھتا ہے كه بخارى اور مسلم ميں ايك حديث یاک ہے سے عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے روایت کیا ہے کہ کوئی مخص ظہری نماز اوا نہ کرے حتیٰ کہ عصری بھی نہ پڑھے جب تک ہم بی قریظہ میں نہ پہنچ جائیں۔ آپ ایک تیز رفار سفر میں تھے اور کفار کے مخلف قبائل میں سے حالت جنگ میں تھے۔ صحابہ کرام حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے اس تھم پر چلتے گئے 'عصر کا وقت راستہ میں ہی ختم ہونے لگا۔ بعض حفرات نے اس خطرہ سے عصری نماز اواکرلی کہ شام نہ ہو جائے۔ مگر بعض نے اس لئے نماز نہ بڑھی کہ حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کا تھم تھا کہ بنوقريظه مين پنجنے كے بعد نماز يوهى جائے۔ كيونك آپ نے وہاں جلدى پنجنا تھا۔ وہ چلتے گئے آکہ بنو قریظہ وقت پر پہنچ سکیں۔ ہم چلتے جائیں کے خواہ نماز

اب یہ مسلہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی مجلس میں سامنے لایا گیا۔ جن حضرات نے نماز راستہ میں پڑھ کی ان کا کلتہ نظر پیش کیا گیا۔

جنہوں نے نماز نہ پڑھی ان کا خیال بھی پیش کیا گیا۔ آپ طابیع کسی پر ناخوش نہ ہوئے۔ وونوں کو اچھا جانا۔ ایک نے اجتفاد کیا کہ نماز ضائع نہ ہو' راہ میں نماز پڑھ لی۔ ایک نے اجتفاد کیا کہ نماز ضائع نہ ہو' راہ میں نماز سے سر مو تجاوز نہ ہو گا۔ بعض نے حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے تھم کے ظاہری الفاظ پر عمل کیا' بعض نے جیز رفتاری کی وجہ سے نماز کو فوت نہ ہونے دیا۔ وونوں کا قیاس اور اجتفاد ورست تھا اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے واردیا۔

المسنّت و جماعت چاروں اماموں کے اجتماد اور قیاس کو درست قرار ویتے ہیں۔ گر آج کا جھڑالو مولوی اصرار کرتا ہے کہ دین محدی میں اختلاف نمیں ہونا چاہئے۔ یہ چاروں نداہب اختلاف کی بنا پر پیدا ہوئے ہیں۔ وہ ان کو تنلیم نمیں کرتا۔ وہ تقلید سے اجتناب کرتا ہے۔

## حضرت معاذبن جبل بالله كي اجتهادي سوچ كي تعريف

حضرت معاذین جبل رضی الله تعالی عند اکابر صحابہ بین تناہم کے جاتے ہیں۔ حضور فہی کریم صلی الله علیہ و آلہ وسلم نے آپ کو بین کا گور ز مقرر کیا تو پوچھا کہ وہاں جا کر تم کیے فیطے کیا کرو گے۔ فکیف تقضی اذا عرض لک قضا : جب تہمارے سامنے فیصلہ کرنے کے لئے کوئی مقدمہ آئے گا تو کس طرح فیصلہ کیا کرو گے۔ عرض کی یارسول الله صلی الله علیہ و آلہ و سلم قضی بکتاب الله بین الله تعالی کی کتاب قرآن مجید کی روشن بین فیصلہ کرول گا۔ فرمایا فان لم تجدفی کتاب الله اگر تم نے کتاب الله بین وہ مسلم نہ پایا؟ عضور عالی جا الله علیہ و آله وسلم بین حضور عالی کی سنت پر عمل کرتے ہوئے فیصلہ کروں گا۔ قال فان لم تجدفی حضور عالی کی سنت پر عمل کرتے ہوئے فیصلہ کروں گا۔ قال فان لم تجدفی

سننه رسول الله اگر تهمیں سنت رسول میں بھی حل نہ ملا تو پھر کیا کرو گے۔
کنے گئے اجنب درائی میں اپنی رائے اور قیاس سے مسلم حل کروں گا۔ عقل و فکر سے کو شش کروں گا اور اجتمادی قوت کو بروئے کار لاؤں گا۔ قال فضرب رسول الله فی صدری سے بات من کر سید الانبیاء صلی الله علیہ و آلہ و سلم نے میرے سینے پر ہاتھ پھیرا اور بوی خوشی کا اظہار فرمایا اور کما الحمد لله الذی و میں رسول الله لما یرضی به رسول الله الله کی تعریف ہے جس نے اپنے رسول کو بینام دے کر بھیجا اور معاذ کو اس پر چلنے کی توفیق دی۔

یہ ہے اجتماد کی بنیاد اور سے ہے قیاس کی اصل جس پر حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے خوشی کا اظہار فرما کر حضرت معاذ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو دعا دی تھی۔ اس حدیث پاک سے اجتماد اور قیاس کی مشروعیت واضح ہو جاتی ہے اور آج کے ظاہر بین علماء جو قیاس کے مطر بیں ان کی سوچ باطل ہو حاتی ہے۔

حضرت شخ محدث وہلوی رحمت اللہ علیہ اس صدیث پاک کا ترجمہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ واری شریف میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت موجود ہے کہ جب کوئی شخص آپ سے مسئلہ بوچھتا تو آپ قرآن پاک کی آیات کریمہ سے جواب دیتے۔ جب قرآن کا حکم نہ مانا تو آپ صدیث نبوی مشیخ سے جواب ویا کرتے تھے۔ جب صدیث پاک سے بھی را ہمائی مدیث نبوی مشیخ سے جواب ویا کرتے تھے۔ جب صدیث پاک سے بھی را ہمائی نہ ملتی تو شیخین کے فیصلوں سے فتوئی ویتے۔ اگر ایسا بھی نہ ہو تا تو اجتماد فرماتے نہ ملتی تو شیخین کے فیصلوں سے فتوئی ویتے۔ اگر ایسا بھی نہ ہو تا تو اجتماد فرماتے اور قیاس سے جواب ویتے تھے۔

ای طرح حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالی عنہ کا رویہ تھا۔ آپ ہوگوں کو فرمایا کرتے تھے قرآن پاک سے فیصلہ دیا کرو' اگر نہ طے تو احادیث رسول مائیقیم کو سامنے رکھو' اگر احادیث سے بھی حل نہ ہو تو مسلمانوں

کے اجماع سے فیصلہ کرو۔ اگر اجماع صحابہ اور اجماع امت میں بھی جواب نہ طے تو اجتماد کرو۔ قیاس سے کام لو۔ طال و حرام ظاہر میں۔ شک کی بات چھوڑو اور پورے اعتماد سے فیصلہ کرو۔

ان احادیث کی روشنی میں ہم اس نتیجہ پر پہنچ ہیں کہ اسلام میں اجماع است و اجتاد اور قیاس ہی مسائل کے حل کا معیار ہیں۔ تمام دینی کتابوں میں چار امام نداہب کو تتلیم کیا گیا ہے اور ان کے اجتماد کو تتلیم کیا گیا ہے۔ تغییر "فتح العزیز" میں سورۂ الم کی تغییر کرتے ہوئے کصے ہیں اسلام میں چار اساطین ہیں جو مسائل کے حل کی بنیاد ہیں۔ قرآن عدیث اجماع امت اور قیاس۔

شخ عبرالحق محدث وہلوی منگوۃ کا ترجمہ اور تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ اگرچہ ابوداؤد ' ابن ماجہ میں یہ روایت موجود ہے کہ علم کے سرچشے تین ہیں۔ قرآن' صدیث اور فریضہ عادلہ ۔ فریضہ عادل کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں مثل و عدیل قرآن سنت است "کہ یہ قرآن و سنت کی طرح متند طریقہ عل طرح متند اور معتبر طریقہ عل مرائل قرار دیا ہے۔

ما علی قاری مفکوا قی شرح مرقات کے باب العلم میں کھے ہیں کہ متدرک اور حاکم نے اس حدیث پاک کو صحیح کلھا ہے اور قرآن و حدیث کے بعد ابتماع امت اور قیاس کو نمایت ایمیت وی گئی ہے۔ ہم یماں سعید خدری رضی اللہ تعالی عنہ کی ایک روایت نقل کرتے ہیں قال خرج رجلان فی سفر حضرت الصلوة ولیس معهما ماء فنیمما صعیداً طیباً فصلیا ثم وجدا لماء فی الوقت فاعاد احدهما الصلوة بوضو ولم یعد الاحر ثم انبار سول الله صلی الله علیه و آله وسلم بینا له ذالک فقال الذی لم یعد الصنة واجزاک فقال الذی توضاء وائما ولک الذین ا

وو صحابی ایک سفر پر نکلے 'راستہ میں نماز کا وقت آگیا گران کے پاس وضو کے لئے پانی نہ تھا۔ دونوں نے تیم کر کے نماز پڑھ لی ' آگے چلے تو نماز کو وقت کے اندر ہی پانی مل گیا۔ ایک صحابی نے پانی سے وضو کر کے نماز دوبارہ پڑھ لی ' دو سرے نے سابقہ نماز کو ہی درست جانتے ہوئے نماز نہ پڑھی۔ والیس آئے تو یہ مسئلہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت اقد س میں پیش کیا گیا۔ آپ نے اس صحابی کو مخاطب فرماتے ہوئے فرمایا جس نے دوبارہ نماز نہیں پڑھی تھی تم نے سنت پر عمل کیا اور تہماری نماز کامل ہے۔ جس نے دوبارہ نماز اداکر لی اسے فرمایا کہ تم کو بڑا ثواب ملا۔ اس واقعہ سے ثابت ہو تا ہو تا ہمات ہو تا ہمات ہو تا ہمات کو سنت اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ اجتماد اور قیاس نمایت ہی مستدر اور معتمد طریقہ ہے۔

اب ہم اصل مسئلہ کی طرف لو نیج ہیں۔ حضرت امیر معاویہ رضی الله
تعالی عند سیدنا صدئیق اکبر اور سیدنا عمر فاروق رضی الله تعالیٰ عنما کے زمانہ
فلافت کے دوران ایک طویل عرصہ تک شام کے گور زر رہے اور ای طرح وہ
حضرت عثان رضی الله تعالیٰ عند کے دور خلافت میں بھی شام کے گور زرہے۔
یہ کوئی ہیں سال کا عرصہ ہے۔ حضور نبی کریم صلی الله علیہ و آلہ وسلم کی زندگی
میں وہ اہین تھے 'کاتب وحی تھے 'عالم تھے 'مجتد تھے 'بادی تھے 'مدی تھے۔

#### حضرت أميرمعاويه ولأو جليل القدر مجتمد تص

شاہ عبرالعزیز محدث وہلوی رحمتہ اللہ علیہ "عقد الجید" میں لکھتے ہیں کہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنه مجتد تھے۔ انہوں نے جنگ سفین اور جنگ جنگ جنگ بنال میں اجتمادی طور پر قصاص عثان پر عمل کیا۔ امام ابن حجر کی ریابیہ آپ کے اس اجتماد کو بتلیم کرتے ہیں۔ وہ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی

عنہ کو مجتند اور فقیہ مانتے ہیں۔ وہ ان جنگوں میں آپ کو اجتنادی خطا کے باوجود ثواب کا مستحق مانتے ہیں۔ ان کے نزدیک مجتندین کی خطابھی ثواب ہے۔

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے صحابہ کے اجتمادی فیصلے اور اجتمادی امور نسل در نسل امت مسلمہ کی راہنمائی کرتے رہے ہیں۔ حضور اگرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم جن صحابہ کرام کو حکام بناکر بھیجۃ ان کے اجتمادی اور قیاسی رویہ کو پہند فرمایا کرتے تھے۔ بلکہ ان کے اس انداز پر خوش ہوتے تھے۔ حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ تعالی عنہ کا واقعہ سامنے رکھئے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے ہیں سال امارت کی۔ بہت سے مسائل اپنے اجتماد سے حل فرماتے رہے۔ پھر جب حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ کے اجتماد سامنے آیا تو آپ نے یہاں بھی اجتماد کیا گران اجتمادی فیصلوں میں حضرت علی کرم اللہ تعالی وجہہ حق پر تھے۔ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے سے اللہ عنہ کیا کہ علی کرم اللہ تعالی وجہہ حق پر تھے۔ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ اجتماد کیا گران اجتمادی فیصلوں عملی نے اللہ عنہ اجتمادی خطا پر تھے گر انہیں بھی ثواب ملے گا اور انہیں خاطی نی

فقہ کی بے شار کتابیں فقہا کی اجتمادی کو ششوں کے واقعات سے بھری پڑی ہیں اور ان کے فیصلے زریں الفاظ میں لکھے گئے ہیں۔ ان کے اختلافات اجتمادی اور رضائے النی کے لئے تھے۔ وہ اپنے ذاتی اغراض سے فیصلے نہیں کیا کرتے تھے۔

#### بخاری شریف میں حضرت امیرمعاوید بالله کا تذ کره

بخاری شریف کی جلد دوم کے آخری حصہ میں حضرت معاویہ بن ابوسفیان رضی اللہ تعالی عنما کا تذکرہ ہے عن ابن ابسی ملیکہ قال او تر معاویہ بعد العشاء برکعہ و عندہ لا مولی لابن عباس فانی ابن عباس

فقال دعه فانه قد صحب رسول الله صلى الله عليه و آله وسلم نمارين ابى مليكة قيل لا بن عباس هل لك في امير المومنين معاوية فانه ما اوتر الا بواحدة قال انه فقيه -

اس حدیث پاک کی شرح " تیسر القاری " کی جلد سوم میں لکھی ہے کہ ابن ابی ملیکہ نے کما حضرت معاویہ بڑھ نے نماز وتر اداکی۔ ایک رات عشاء کی نماز ابن عباس رضی اللہ تعالی عنما کے غلام کے پاس اداکر رہے ہے۔ انہوں نے صرف ایک رکعت وتر اداکی۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنما نے کما غلام کو چھوڑو اور ان پر اعتراض نہ کرناکیونکہ وہ حضرت رسول کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی صحبت میں رہے ہیں۔ حالانکہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی صحبت میں رہے ہیں۔ حالانکہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم تین وتر نماز پردھاکرتے تھے اور تین وتر ہی ندہب حنفیہ میں رائج ہیں۔

حضرت نافع بن عمير رضى الله تعالى عند نے حديث بيان كى ہے كه بجے ابن مليك نے بتايا كہ حضرت اميرمعاويه رضى الله تعالى عند نے عشاء كى نماز كے بعد ايك ركعت و تر اوا كے حضرت معاويه رضى الله تعالى عند كائے ابن عباس رضى الله تعالى عند كاليك غلام بھى تھا۔ آپ نے فرمايا كه اس بات كو چھو (' اعتراض نه كرو' وہ ايك عرصہ تك حضور نبى كريم صلى الله عليه و آله و سلم كى مجلس ميں رہے ہيں آپ كى صحبت كا شرف عاصل ہوا۔ انہوں نے ريكھا ہو گاكه حضور صلى الله عليه و آله و سلم نے و تركى ايك ركعت اواكى ہوگی۔ ليكن اكثر صحابہ كرام تين ركعت پڑھاكرتے تھے۔ اس لئے ندہب حفيہ ميں حضرت اميرمعاويه رضى الله تعالى عند پر بھى اعتراض نميں كياكه انہوں نے ميں حضرت اميرمعاويه رضى الله تعالى عند پر بھى اعتراض نميں كياكه انہوں نے ايك ركعت و تر پڑھى ہے۔ حضرت ابن عباس رضى الله تعالى عند نے فرمايا كہ انہوں نے آيك ركعت و تر پڑھى ہے۔ حضرت ابن عباس رضى الله تعالى عند نے فرمايا كہ انہوں نہ كريں۔ يہ ايك اجتمادى مسئله ہے۔

ورميان تھے۔

# حضرت على ولله اور حضرت معاوييه ولله كالختلاف

كمال ابن شريف فرماتے بين كه حضرت على اور حضرت اميرمعاويد رضی اللہ تعالی عنمانے خلافت کے استحقاق میں مجھی اختلاف نمیں کیا بلکہ اختلاف تو صرف حضرت عثمان رضى الله تعالى عند كے خون كے قصاص ير تھا۔ حضرت عثمان رضی الله تعالی عند کے رشتہ وار بار بار قصاص کا مطالبہ کر رہے تھے۔ حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کے توقف پر انہیں یہ غلط قنمی ہوئی کہ شاید حضرت علی کرم الله وجه مجرمول کی رعایت کر رہے ہیں۔ حالا نکه صحیح صورت حال سے تھی کہ باغی لوگوں کی قوت ابھی تک بہت زیادہ تھی ' حضرت علی کرم اللہ وجہ چاہتے تھے کہ توقف کر کے پہلے ان کی طاقت کو ممزور کر دیا جائے پھر قصاص لیا جائے۔ اس طرح حضرت علی کرم الله وجه کے اپنے کئی ساتھی بھی آپ سے جدا ہوتے گئے' آپ کے لئکر سے خروج کرتے گئے۔ اس طرح آگے چل کریسی لوگ خارجی بے۔ حضرت علی کرم اللہ وجد نے جنگ جمل کے ون اعلان کیا کہ قاتلین عثان میرے لشکر سے علیحدہ ہو جائیں۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے کما کہ انہیں علیحدہ کرنے کی بجائے ان سے قصاص لیا جائے۔ حضرت علی اور حضرت امیرمعاویہ رضی الله تعالی عنما دونوں مجتد تھے۔ مجتد اپنی اپنی بات کو حق خیال کرتا ہے۔ الله تعالی نے انہیں اس اجتماد پر اجر دیا۔ ان میں باہمی جھکڑا بھی ہوا۔

" شرح فقد اكبر " ميں لكھا ہے كہ حضور نبى كريم صلى الله عليه و آله وسلم ك بر صحابى كا تذكرہ نمايت اوب و احرّام سے كيا جائے۔ خواہ انہيں ان حضرات كاكوئى كام بيند بھى نه ہو۔ كيونكه ان كے اختلافات اجتمادى تھے۔ وہ

# المسنّت و جماعت كي اعتقادي تحريرون پر ايك نظر

حضرت امام عبدالوہاب شعرانی رحمتہ اللہ علیہ اپنی مشہور کتاب "بیاقت والجواہر" کی جلد دوم میں فرماتے ہیں کہ حضرات المسنت کا اس بات پر انفاق ہے کہ تمام صحابہ عادل اور صادق تھے۔ حضرت عثان غنی رضی اللہ تعالی عنہ کی شمادت کے بعد قصاص میں جو دیر ہوئی اس سے بہت می غلط فہمیاں پیدا ہو کیس۔ نوبت جگ و جدال تک پینی۔ گراس اجتمادی اقدام پر صحابہ کرام کو سب و شنم کرنا نمایت ہی ناگوار ہے۔ بعض حضرات حضرت علی کرم اللہ وجہ کے لئکر میں رہے "بعض علیحدہ ہو گئے۔ ان تمام کے لئے نیک ظن رکھنا علی حرم اللہ وجہ علی کرم اللہ وجہ کیا ہے۔ اگر مجملہ خطاء بھی کرے تو اس علی کرے تو اسے ایک نیکی کا ثواب ماتا ہے۔ انہیں اجر ملے گا۔

صحابہ کرام کے متعلق تاریخ کی بعض کتابوں میں بے سروپا ہاتیں کھی گئی ہیں۔ انہیں صحیح مان کر اپنے عقیدہ کو خراب نہیں کرنا چاہئے۔ حضرت عمر بن عبدالعزیز رحمتہ اللہ علیہ نے کیا خوب فرمایا کہ اللہ تعالی نے ہماری تلواروں کو ان کے خون ہے پاک کر دیا۔ اب ہمیں اپنی زبانوں کو بھی ان کی غیبت اور الزام تراثی ہے پاک رکھنا چاہئے۔ پھر جن صحابہ کرام کی کوشٹوں ہے ہمیں الزام تراثی ہے پاک رکھنا چاہئے۔ پھر جن صحابہ کرام کی کوشٹوں ہے ہمیں اسلام قبول کرنا نصیب ہوا اور ہمیں دولت ایمان ملی ان کے وسیلہ ہے بہت ک نعیتیں ملیں ہم کیوں ان ہے بدگانی کا اظہار کریں۔ خصوصاً ہمیں حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ بیسے امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ بیسے جلیل القدر صحابہ کرام کے متعلق اپنی زبانوں کو پاک رکھنا چاہئے۔ رافضی اور خلیل القدر صحابہ کرام کے متعلق اپنی زبانوں کو پاک رکھنا چاہئے۔ رافضی اور شید ان معاملات کو پھیلاتے رہتے ہیں۔ شارع علیہ السلام کے علاوہ کئی کو حق شید ان معاملات کو پھیلاتے رہتے ہیں۔ شارع علیہ السلام کے علاوہ کئی کو حق شیس پنچنا کہ کئی صحابی کو برا بھلا کے۔ یہ جھڑے اہل بیت اور صحابہ کرام کے متعلق اپنی دیابی کے۔ یہ جھڑے اہل بیت اور صحابہ کرام کے متعلق ابنی کو جی کئیں بیت اور صحابہ کرام کے۔ یہ جھڑے اہل بیت اور صحابہ کرام کے کئیں بیت اور صحابہ کرام کے کئیں بیتھا کہ کئی صحابہ کرام کے کہ کئیں بیتھا کہ کئی صحابہ کرام کے دیاب

اپنے ذاتی معاملات پر اختلاف نہیں کرتے تھے۔ وہ ایسے تمام کاموں سے اجتناب
کیا کرتے تھے جن میں شر اور فساد ہو۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم
فے خیبرالقرون قرنی ارشاد فرمایا تھا۔ میرا زمانہ اور میرے صحابہ کا زمانہ
خیرالقرون ہے۔ تمام صحابہ کرام عادل تھے ' منصف تھے۔ حضور پر نور صلی اللہ
علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا کہ میرے صحابہ ستاروں کی طرح امت کی راہنمائی
کریں گے۔ تم ان کی اقتدا کرو گے تو صحیح راستہ پاؤ گے۔ یہ حدیث پاک داری
شریف میں دیکھی جا عمق ہے۔ ابن عدی نے صحابہ کرام کے باہمی اختلافات کی
روایات کو جمع کیا ہے۔ ان میں پچھ جھوٹی ہیں ' پچھ باطل ہیں۔ ان کا اعتبار نہیں
کرنا چاہئے۔ ان کی اچھی تاویل کرنا چاہئے۔ کیونکہ صحابہ کرام کو اللہ تعالی نے
راستابقون کا لقب دیا ہے۔ امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا کہ وہ خون ہیں
جن سے اللہ تعالی نے ہماری تلواروں کو پاک رکھا۔ اب وہ ہماری زبانوں کو بھی
ان کی برائیاں بیان کرنے سے بھی محفوظ رکھے گا۔

کی نے حضرت اہام احمد بن حنبل رحمتہ اللہ علیہ سے پوچھا کہ حضرات صحابہ کے جنگ و جدال کے متعلق آپ کیا فرماتے ہیں۔ آپ نے فرمایا تلک امنه قد خلت لھا ماکسبت ولکم ماکسبتم ولا تسئلون عما کانوا یعملون © " یہ امت متی جو پہلے گزر چکی ہے' ان کے کام ان کے لئے تھ' ہمیں ان کے متعلق نہیں یوچھا جائے گا۔"

" شرح عقائد نسفی" میں لکھا ہے کہ حضرت امیر معاویہ طاقہ اور ان کے ساتھیوں نے بغاوت کی تھی۔ اس بات کے جاننے کے باوجود کہ حضرت علی کرم اللہ وجہ سب سے افضل ہیں۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ کے خون کے قصاص کے معالمہ پر علیحدگی اختیار کرلی تھی۔ یہی اجتمادی فیصلہ تھا جس میں حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے کرلی تھی۔ یہی اجتمادی فیصلہ تھا جس میں حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے

خطاء کی تھی۔ اب یہ مجملہ صرف ایک نیکی کا مستحق ہوگا۔ یہ بات تسلیم شدہ ہے کہ بغاوت فتق و فجور ہے گر حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی بغاوت ذاتی اغراض کے لئے نہیں تھی۔ بلکہ یہ تو قصاص عثمان بڑھ کے لئے احتجاج تھا۔ پھر ایک وقت آیا کہ حضرت علی اور حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی صلح ہو گئی۔ حضرت حسن رضی اللہ تعالیٰ عنہ خلافت سے دستبردار ہو گئے' اس کے باوجود وہ مملمانوں کے متفقہ امام ہیں۔ گر حضرت حسن رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے دو سرے ساتھیوں سمیت جن میں اکثریت صحابہ کرام کی تھی حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بیعت کر بی۔ بیعت کے بعد حضرت معاویہ امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بیعت کر بی۔ بیعت کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی غلطی کو فتی و فجور پر معمول کرنا کتنا غیر عقلی معاملہ ہے۔ دشرح مواقف "میں ہے ھذا الخطینہ نبلنغ لا حد النفسیق ان کی یہ خطا فتی پر معمول کرلینا درست نہیں۔

#### المسنت كاروبير

" شرح عقائد نسفی" (طاوۃ الایمان) میں فرماتے ہیں کہ المبنت و جاعت کے زودیک حضور اگرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی صحبت سب سے اعلی درجہ ہے اور ایسے لوگوں کو جنہیں حضور پرنور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی صحبت میسر آئی ہے لعن طعن نہیں کرتے "ان پر اعتراض اور انکار نہیں کرتے - بعض لوگ ایسے ہیں کہ صحابہ کرام کے مشاجرات اور محاربات کو بیان کر کے برا بحل کمنا شروع کر دیتے ہیں۔ اسی طرح المبنت و جماعت المل بیت کے ادب کو محل کمنا شروع کر دیتے ہیں۔ اسی طرح المبنت و جماعت المل بیت کے ادب کو محل کمنا شروع کر دیتے ہیں۔ اس کی تشیریا عیب جوئی نہیں کرتے اور متعلق کی سے بات من لیتے ہیں تو اس کی تشیریا عیب جوئی نہیں کرتے اور حضور اگرم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی صحبت اور نبت کا خیال کرتے ہوئے حضور اگرم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی صحبت اور نبت کا خیال کرتے ہوئے

بیشہ ادب کرتے ہیں۔ کئی سنی باتوں پر بدگمانی کا اظہار نہیں کرتے۔ نظنی اور غیر ظنی خبروں پر توجہ نہیں دیتے۔ وہ حضرت معاویہ 'حضرت عمرو بن العاص ' حضرت مغیرہ بن شعبہ رضی اللہ تعالی عنهم اور ان جیسے صحابہ کرام کے اختلافات کو بھی بہ نظر استحسان دیکھتے ہیں۔ جو شخص مشائخ المسنّت و جماعت کی اتباع کر تا کو بھی بہ نظر استحسان دیکھتے ہیں۔ جو شخص مشائخ المسنّت و جماعت کی اتباع کر تا ہے وہ صحابہ کرام کے متعلق بدگمانیاں نہیں کر تا اور انہیں لعن طعن نہیں کر تا۔

ای طرح " تہذیب الاخلاق شرح عقائد نسفی " میں لکھا ہے کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ حضرت مولانا جای رحمتہ اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنه خطاکار تھے ' مکر خلافت تھے ' یہ جملہ اپنی عدم واتفیت کی وجہ سے لکھا ہے۔ حضرت شیخ عبد الحق محدث وہلوی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی کتاب " محیل الایمان " میں فرمایا ہے کہ یہ بات حضرت جای رحمتہ اللہ علیہ کی غلط منمی سے سرزو ہوئی تھی۔ " حلاوۃ الایمان " میں ایک مقام پر لکھتے ہیں :

مشائخ المسنّت کا عقیدہ ہے کہ ان معاملات میں حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ حق بجانب سے اور ان سے جنگ کرنا خطا ہے ' غلطی ہے۔ گر حضرت معاویہ بڑو کی خطاء اجتمادی تھی۔ خلافت کے حصول پر نہیں تھی' قصاص حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر تھی۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے صحابہ کرام عاول تھے ' صالح تھے۔ ان پر سب و شنم کرنا گراہ ہونا ہے۔ حضرت امیرمعاویہ ' حضرت عبدالرحمٰن بن ابوسفیان بن حرب بن امیہ بن عبدالشمس بن عبدمناف رضی اللہ تعالیٰ عنم حضور آکرم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے رشتہ دار تھے۔ وہ فتح کمہ سے پہلے ایمان لائے تھے گراپنے باب کے ڈر سے حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی بارگاہ میں متواتر عاضری نہیں دیا کرتے سے حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی بارگاہ میں متواتر عاضری نہیں دیا کرتے سے حضور سلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی بارگاہ میں متواتر عاضری نہیں دیا کرتے سے۔ حضور سیدالرسلین صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی بیوی تھیں۔ حضرت معاویہ رضی حضور سیدالرسلین صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی بیوی تھیں۔ حضرت معاویہ رضی

الله تعالى عنه نے حضور نبي كريم صلى الله عليه واله وسلم سے كئي احاديث روایت کی ہیں۔ وہ فقیہ تھ' مجتد تھ' حلیم الطبع تھ' سخی تھ' قوانین سلطنت كو خوب جانتے تھے۔ حضرت عمر رضى الله تعالى عنه نے انہيں خصوصى اختیارات وے کر شام کا گور ز مقرر کیا تھا۔ حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ نے ان کے انظامات ملی دکھ کر آپ کو ای منصب پر برقرار رکھا تھا۔ جب حضرت على كرم الله تعالى وجه خليفه المسلمين بن توان كے منصب كو برقرار ر کھا گیا۔ حضرت امام حسن رضی اللہ تعالی عنہ نے ایک معاہدہ کر کے آپ کو خلیفہ المسلمین قرار دیا۔ اس طرح آپ بورے چالیس سال تک امور امارت و ظافت سرانجام دیے رہے۔ آپ ۹۸ جری میں فوت ہوئے۔ آپ نے وصیت کی کہ میرا کفن حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی عطا کردہ چادر سے بنایا جائے۔ حضور پر نور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے ناخن اور بال مبارک میرے سينے پر رکھ جائيں۔ حضور صلى الله عليه وآله وسلم سے بيه عقيدت بيه ايمان اور یہ محبت آپ کے ایمان کی بوی دلیل ہے۔ مگر شعان ان تمام چیزوں کو نظرانداز کرتے جاتے ہیں اور آپ کو براجملا کتے رہتے ہیں۔

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمتہ اللہ علیہ اپنی کتاب "حسن اللہ علیہ اپنی کتاب "حسن اللہ علیہ اپنی کتاب "حسن العقیدہ" میں لکھتے ہیں' مارا طریقہ یہ ہے کہ ہم تمام صحابہ کرام کو اچھے الفاظ سے یاد کرتے ہیں۔ وہ مارے امام تھے' وہ مارے دین کے ستون تھے' ان کو گلی دینا حرام ہے۔ وہ رشد و ہدایت کے ستارے ہیں۔ ان کی تعظیم واجب ہے۔ آپ "قصیدہ امالی" میں فرماتے ہیں۔

وكل صحب منهم لا تسبو نجوم الرشدهم اهل النوالى آپ نے اس كى شرح كھى اور قرمايا ،

کشنده کسی کو بود در جهاد

نه ماخوذ باشد کے ابن دو کس

شاوت ور اثبات حق یافنند

خطاء میکند یا صواب از جواد

و اجرش دو بهر صواب از خدا

به پاکار حرب سفین و جمل

فیاد آمده در مینه پدید

بمراه شان لشكر دشت مت

ازان در قصاص از علی شد درنگ

بان شوکت و حشمت دستگاه

نه در قل شان کرده شد ابتمام

زبير و معاوي و على و نيز

تاخير شد مرتضى بم عنان

جدال شده سخت و جنگ شدید

بتاویل حق بودنے بر خطاء

ز گفتار بدمهر کن دبان

نگهدار ایمان ازیس زشت ظن

ازانما خطاء رفت بر در اجتماد

هر آنکس که شد کشته در اجتماد که متند فاضل زین این و کس ازین دار دنیا عنان تافنند اگر مجتد در رهٔ اجتاد کے اجریابہ زفق از خطاء اشاره ازین سبیت شدای کمل که عثان چو جام شادت چشید بر ندابل فتنه بے زور وست بانما کے بود یارائے جنگ چوارباب فتنه بان عز و جاه برل ساختند انقياً و المم و ليكن چو صديقه يرتميز نمودند تعمیل در قتل شان نزاع در انحال آم پدید مر وجمه تاخیر از مرتضی د لے باش خاموش از طعن شان باایثان به تیر ملامت مزن بجهد از چوکروند جنگ و فساد

نه دروی بود اختلاف و کھے على يافت دو اجر ايثان كي زوست رود فقد دین را نگان باليثان اگر كس شود بد كمان القب به "جاى" آن خوش كلام فقيه زمان عبد رحمان بنام بلفظ خطاء حرف منكر فزود بیائے عقائد بیائے نمود خطاء را صفت مکر آید خطاء فزون شد فير و نيش زابل صفاء

> خطا اینکه واقعہ شور ز اجتماد نه منکر بود پیش ارباب داد

يہ ب وہ عقيده جے شاہ ولى الله محدث دہلوى رحمته الله عليه في بيان فرمایا ہے۔ اس عقیدہ پر صرف السنت ہی کاربند نہیں غیرمقلد وہالی بھی سلیم كرتے بيں۔ مولوى نواب صديق حس خان بھوپالى " انقا الرجيع " ميں اور مولوی وحید الزمان نے " شرح بخاری " میں لکھا ہے کہ حضرت امیرمعاویہ رضی الله تعالی عنه کی خطاء اجتمادی تقی۔

"كتاب الشفاء " مين قاضي عياض رحت الله عليه للصة بين كه جس مخص نے حضرت معاویہ بن الی سفیان عمرو ابن العاص رضی الله تعالی عنما کو مراہ کما وہ دائرہ اسلام سے نکل کر مرتد ہو جائے گا اور واجب القتل ہے۔ ای كتاب ك شرح " سيم الرياض " مين ملاعلى قارى رحمته الله عليه في اليك صدیث پاک نقل کی ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ صحابہ کرام کو گالی ویے والا ملعون ہے۔ اس عدیث پاک کو طبرانی نے مرفوع لکھا ہے۔ " تیم الریاض" میں ایک جگه کلها ب " الله الله فی اصحابی " میرے اصحابی میرے اصحابی و و بار الله كانام تأكيد بيان كے لئے لايا گيا ہے۔

" انوار محمرية تلخيص مواهب اللدنييه " مين حضرت علامه نبهاني رحمته

الله عليه لكھتے ہيں " الله الله في اصحابي " كے الفاظ ايك گونه وصيت ہے اور صحابى كى تغظيم كى ترغيب ہے۔ صحابہ كرام كى محبت ايمان كا حصه ہے۔ ان سے بغض كفر كا حصه ہے۔ جو شخص صحابه كرام سے بغض ركھتا ہے وہ حضور نبى كريم صلى الله عليه و آله وسلم سے بغض ركھتا ہے۔ جو شخص صحابه كرام كو ايذاء ويتا ہے وہ نبى كريم صلى الله عليه و آله وسلم كو ايذاء ويتا ہے۔ صحابه كرام كے جھكڑ ہے اجتمادى شے جس ميں خاطى كو بھى اجر و ثواب ملتا ہے۔

امام طور پشنی رحمتہ اللہ علیہ اپنی کتاب "معنمد فی المعنقد"
میں لکھتے ہیں کہ ہم ایسے معترضین سے پوچھتے ہیں کہ جب حضرت علی و زبیراور
سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنم حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی جنگوں سے
متبروار ہو گئے تھے تو انہیں برا بھلا کنے کا کیا جواز ہے۔ دونوں جماعتوں میں
صلح ہو گئی تھی تو پھر انہیں گالی دینا کیسا ہے۔ یہ بات ایک حقیقت ہے کہ سیدنا
علی کرم اللہ وجہہ کے بعد حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے ظافت کی
ذمہ داریاں سنبھالی تھیں 'دونوں فریق اس بات پر متفق ہو گئے اور سابقہ
منا قشات سے ہٹ کر صلح کر لی تھی اور اس کے بعد کوئی تنازعہ یا جھڑا نہ رہا۔
ہم آج کے شیعہ اور پھر شیعوں کی دیکھا دیکھی ان سینوں سے پوچھتے ہیں کہ اب
ہم آج کے شیعہ اور پھر شیعوں کی دیکھا دیکھی ان سینوں سے پوچھتے ہیں کہ اب

حفرت امام طور پشنی کتاب "معنمد فی المعنقد" میں فرماتے ہیں کہ جب امت کا جھڑا ختم ہو گیا قتل و قال ختم ہو گیا اور تمام مسلمانوں میں صلح ہو گئی تو یہ لوگ کس بات پر قتل و قال کرتے ہیں۔ ان جنگوں میں بھی تمین فریق سامنے آتے ہیں۔ ایک طبقہ ان جنگوں کو اجتمادی خطاء سجھتا ہے اور انہوں نے مملکت اسلامیہ کی اصلاح قال اور جنگ میں جانی۔ یہ بات ورست ہو کہ یہ عمل غلط تھا۔ یہ وہ لوگ تھے جو قتل حضرت عثمان جائو کے قصاص پر

شمشیر کش ہوئے تھے اور حضرت علی کرم اللہ وجہ سے بیعت تو ڈی تھی۔ ان کے سامنے ایک مخص کی نسبت ساری ملت اسلامیہ کا مفاد پیش نظر تھا۔ انہوں نے اپنی جاہلیت اور فلطی سے ایبا اقدام کیا تھا۔ وہ حضرت علی کرم اللہ وجہ کے مقام سے واقف نہ تھے اور وہ بیہ نہ جان سکے کہ ساری سلطنت اسلامیہ کا اصل مرکز تو حضرت علی کرم اللہ وجہ ہیں۔ ان کی اطاعت واجب تھی۔

ہم اس خطاء کو اجتمادی خطاء قرار دیتے ہیں۔ اب مخالفین کا اس خطاء پر زور دینا اسلامی اصولوں کے خلاف ہے کیونکہ مجتمد کی خطاء پر گرفت نہیں کی جاسکتی۔ حضرت طلح ' حضرت زبیر اور سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنہم معمولی تتم کے صحابہ نہ تھے۔ ان کے متعلق بید گمان کرنا کہ وہ حضرت علی کرم اللہ وجہ اور خلافت اسلامیہ کے دشمن تھے محال ہے۔ وہ قرآن پاک کو سمجھتے تھے۔ حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی احادیث کے آشنا تھے اور وہ اپنے علم و عمل کی وجہ سے قابل صد احرام تھے۔

قاضی ثاء اللہ پانی پی رحمتہ اللہ علیہ نے "تفییر مظمری" میں لکھا ہے کہ اصحاب رسول تمام کے تمام عادل اور منصف تھے۔ اگر کسی سے کوئی غلطی ہوئی بھی تھی تو اللہ تعالی نے اسیں معاف کر دیا تھا۔ وہ خاطی اور عاصی نہ رہے تھے۔ وہ آئ اور مغفور تھے۔ نص قرآنی اور متواتر احادیث ان کی عظمت کے گواہ ہیں۔ قرآن پاک نے اسیں رحماء بینهم قرار دیا ہے۔ اشداء علی الکھار کما ہے۔ آج جو لوگ ان کی مجبت اور مروت کو نظرانداز کرتے ہوئے ان کے خلاف بات کرتے ہیں وہ قرآن پاک سے ناواقف ہیں اور جو لوگ ان سے عداوت رکھتے ہیں وہ اسلام میں کوئی حیثیت سیں رکھتے۔ یہی صحابہ کرام حاملان وحی تھے 'کاتبان وحی تھے 'حفاظان قرآن تھے۔ ان کی عظمت کا انکار کرنا ہے اور ایمان سے محروم ہونا ہے۔

نصوص قرآنی اور اجماع صحابہ سے بیہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ تمام

صحابه كرام بين سيدنا صديق اكبر رضى الله تعالى عنه افضل تف- حفزت ابوبكر صدیق بڑھ کے بعد سیدنا عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنه خلیفہ عاول اور امیرالمومنین تھے۔ تمام صحابہ کرام نے بد رغبت قلب ان سے بیعت کی تھی۔ ان کے بعد حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالی عنه متفقہ خلافت کے حقد ارتھے اور خلیفہ منتخب کئے گئے تھے۔ مهاجرین و انسار تمام نے آپ کی بیعت کی تھی۔ ان كے بعد سارى امت نے متفق ہوكر سيدنا حضرت على كرم الله وجهه كى بيت ك- آج ان سحابه كرام كے ساتھ جو وشمنى ركھتا ہے وہ دائرہ اسلام سے خارج ہے۔ ان کے مشاجرات اور منافقات میں بعض صحابہ سے اجتمادی غلطی ہوئی تھی۔ گراس بات کو دشمنی اور بغاوت قرار دینا بردی جمالت کی بات ہے۔

## حضرت اميرمعاويه والله كي خلافت برحق تقي

ہدایہ کی شرح عین الهدایہ کے مقدمہ اور پھر" شرح اکبر" میں لکھا ب كد حضرت اميرمعاديه رضى الله تعالى عنه كى خلافت كى صداقت مين شك و شبہ کرنا حقیقت سے انکار کرنا ہے۔ آپ نے حضرت علی کرم اللہ وجمد کی خلافت کو تشکیم کیا تھا۔ ان سے بیعت کی تھی۔ وہ خلافت علی رضی اللہ تعالی عنہ کے دوران شام کے امیر تھے۔ آپ نے حفرت علی کرم اللہ وجد کی خلافت میں ایک عرصہ تک اس امریر انتظار کیا کہ آپ حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ کے تمل کا قصاص لیں گے اور قاتلان عثمان جہڑ کو سزا دین گے۔ مگر شدید انتظار کے بعد آپ نے احتجاج کیا' اصرار کیا اور حضرت امیرمعاویه رضی الله تعالی عنه کو اس اصرار کا حق پنچا تھا۔ وہ حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ کے قربی رشتہ وار تھے اور انہوں نے اس خون ناحق کے قصاص پر آواز اٹھائی تھی۔ حضرت

على كرم الله وجه مصلحت كے طور پر كھ توقف كر رہے تھے۔ يہ آپ كا اجتماد تھا۔ ویدہ وانستہ قاتلان عثان والد کو معاف نہیں کرنا چاہتے تھے اور یہ اجتماد یقیناً

حضرت ملا علی قاری رحمته الله علیه اس توقف کی وجه میان کرتے ہوئے کلھتے ہیں کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی خلافت کے ابتدائی دور میں ملک میں باغیوں کا غلبہ تھا۔ حضرت علی رضی الله تعالی عنہ ان کے غلبہ کو ختم کر کے تا تان حضرت عمّان والهدي ص قصاص لينا جائي تھے۔ ان كا خيال تماكه جب باغي ان کی خلافت پر یقین کر لیں گے تو پھران سے قصاص لیا جائے گا۔ وہ لوگ بوے جری تھے۔ وہ ملت اسلامیہ کو بہت نقصان پہنچا چکے تھے۔ مسلمانوں کی اتنی عظیم الثان شخصیت کا خون کر کے ہاتھ رنگ چکے تھے۔ ان کا برا زور تھا۔ وہ اسلامی سلطنت کے دور دراز حصول پر چھائے ہوئے تھے۔ انہیں فوری قتل کرنا یا پکونا برا مشکل تھا۔ حضرت علی کرم اللہ وجد جائے تھے کہ ان کی قوت نوٹ جائے تو یہ کام کیا جائے۔ لیکن خاصا وقت گزرنے کے باوجود جب کوئی اقدام نہ کیا گیا تو حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے آواز بلند کی۔ آپ کے ساتھ حضرت على اور حضرت زبير رضي الله تعالى عنها بهي تھے اور سيده مائشه صديقه رضى الله تعالى عنها بهى تھيں۔ نوبت جنگ جدال تک جا پنجي۔ مربعد ميں بيد اثابت ہوا کہ بیر ان حضرات کی غلطی تھی 'جلد بازی تھی' بیر ایک اجتمادی غلطی تھی۔ اس پریہ حضرات نادم تھے اور جنگ و جدال پر بچھتاتے تھے۔

سيده عائشه صديقه رضي الله تعالى عنها بعض دفعه ايني غلطي كو يول محسوس کرتی تھیں کہ آنکھوں سے آنسو نکل آتے تھے اور آپ کی اوڑھنی کاپلو تر ہو جایا کر تا تھا۔ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنه کا بھی میں حال تھا۔ وہ ان جنگوں پر برملا اظهار ندامت و ملامت كياكرتے تھے۔ يہ تمام باتين اجتمادي

نلطی و خطاء تھیں۔ ان پر ان حضرات کو فاحق و فاجر کہنا بہت بڑی زیادتی ہے۔ حضرت امیرمعاویہ چاپھھ قرآن پاک کی روشنی میں

حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنما حضرت علی کرم اللہ وجہ کے ماموں تھے۔ انہوں نے قرآن پاک ہاتھ میں پکڑ کر حضرت علی کرم اللہ وجہ کے برحق بونے کا اعلان کیا تھا۔ لیکن یہ بھی کما لوگو! جنگ و قال سے رک جاؤ۔ حضرت امیرمعاویہ ڈاٹھ ان جنگوں میں نہ شکست کھا کیں گئ نہ مغلوب ہوں گے۔ جب ان سے وضاحت طلب کی گئی تو آپ نے فرمایا کہ قرآن پاک میں ہے ومن قنل مظلوماً فقد جعلنا لولیہ سلطاناً فلا بسرف فی القنل انہ کان منصورا نجو مخض ظلم سے قتل کیا گیا ہواس کے وارث اور رشتہ دار ایک دن بھیناً غلبہ پائیں گے لنذا قتل کے معالمہ میں اسراف اور زیادتی نہ کریں تو وہ منصور ہوگا۔

ہم پیچے لکھ آئے ہیں کہ حضرت علی کرم اللہ وجہ اور حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کا باہمی اختلاف یا جنگ ظلافت کے لئے نہیں تھی۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کا باہمی اختلاف یا جنگ طلافت کے لئے نہیں عنی کرم اللہ وجہ خلیفہ برحق تھے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے آپ کی خلافت کو تشلیم کیا تھا اور آپ کی بیعت کی تھی۔ یہ منقاشات صرف قصاص حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ پر تھے اور یہ حق حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو پنچتا تھا اور مظلوم کی وادر سی کے لئے احتجاج امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو پنچتا تھا اور مظلوم کی وادر سی کے لئے احتجاج کرنا مطالبہ کرنا ولی کا حق ہو تا ہے۔ اور باغیوں سے قصاص لینا حکومت وقت کی ذمہ واری ہوتی ہے۔

جس طرح حفرت عثمان رضی الله تعالی عند کے رشتہ داروں کو حفرت علی کرم الله وجد کے خلیفہ منتخب ہونے کے بعد قصاص کا مطالبہ کرنے کا حق

تھا۔ ای طرح شام میں حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عند نے بھی حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عند کا ولی ہونے کی وجہ ہے آواز بلند کی تھی۔ یہ بافی لوگ ایک خلیفہ رسول کو قتل کرنے میں قطعاً حق بجائب نہیں تھے۔ حضرت علی کرم اللہ وجہ نے ایک عرصہ تک باغیوں سے نہ باز پرس کی نہ قصاص کی طرف کوئی قدم انھایا۔ آپ سیاسی اجتماد کے طور پر اس معالمہ کو تاخیر میں ڈال کر صحیح وقت کا انظار کر رہے تھے۔ کوئی انساف پند آپ کے اس اجتماد سے انگار نہیں کر سکتا۔

ملاعلی قاری رحمتہ اللہ علیہ لکھتے ہیں کہ باغیوں نے کئی آویلات کیں۔
اس وقت ان کا سیاسی زور تھا۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا خیال تھا کہ جب سیاغی ان کی خلافت کو تسلیم کر لیں گے اور سلطنت اسلامیہ متحکم ہو جائے گی تو ان سے قصاص لیا جائے گا۔ اب باغیوں نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے ایک اور مطالبہ کیا کہ جب باغی مطبع ہو جائیں' اطاعت قبول کرلیں تو انہیں بغاوت کے جرم میں قتل نہیں کیا جاسکتا۔ ان کا مال واپس کرنا ہو گا۔ گر قبار شدہ باغیوں کو رہا کرنا ہو گا۔ گر قبار شدہ باغیوں کو رہا کرنا ہو گا۔ گر قبار شدہ باغیوں کو رہا کرنا ہو گا۔ گر قبار شدہ باغیوں کو رہا کرنا ہو گا۔ ایسے لوگ کشر تعداد میں تھے۔ انہیں سیاسی غلبہ حاصل تھا۔ جب مہاجر اور انصار صحابہ نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی بیعت کرلی تو باغی تمارہ وہ کے کہ ان کی اطاعت کریں۔

اب شام ہے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عند نے حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عند کی شمادت کے قصاص کا مطالبہ کیا۔ یہ ان کا حق تھا۔ حضرت طلح اور حضرت زبیر رضی اللہ تعالیٰ عنما بھی آپ کے ہمنوا تھے۔ سیدہ مائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنما نے بھی ان کا ساتھ دیا۔ گر جب ان کے سائے ساری صور تعالی رکھی گئی تو انہوں نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو حق سائے ماری صور تعالی رکھی گئی تو انہوں نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو حق بجانب ذیال کیا اور جنگ و قبال سے ہاتھ روک گئے۔

#### حضرت عبدالله ابن عباس بالله كي رائے

حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ تعالی عنما حضرت علی کرم اللہ وجہ کے ہمنوا تھے۔ انہوں نے ان طالت میں قرآن عکیم سے راہنمائی حاصل کی۔ ان کے سامنے یہ آیت کریمہ آئی ومن قنل مظلوماً فقد جعلنا لولیہ سلطانا فلا بسرف فی القنل انہ کان منصورا ن جس مخض نے کی مظلوم کو قتل کیا ہو اور اس مقول کا ولی صاحب اقتدار ہو جائے تو قتل میں زیادتی یا اسراف بھی نہ کرے یعنی انقامی کاروائی نہ کرے۔ وہ یقیناً فتح یاب اور منصور ہوگا۔

شخ ابن کیرنے اپنی تفیر میں لکھا ہے کہ حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ تعالی عنما کا یہ استنباط درست تھا۔ ہمارے نزدیک اس جنگ و قتل کی وجہ خلافت نہیں بلکہ قصاص حضرت عثمان چڑ تھی۔ ابھی باغیوں نے بیعت نہیں کی تھی کہ قصاص کا مطالبہ زور پکڑ گیا اور یہ اجتمادی غلطی ہوئی اور یہی جماعت المسنّت کا اجماعی اعتقاد ہے۔

قرآن پاک میں جضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی امت کو "خیرامت"
قرار دیا گیا ہے۔ صحابہ کرام امت محمدیہ طاقیم کے چاند ستارے تھے۔ ان کی افضلیت اور تضیلت قرآن مجید نے بیان کی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی شمادت کے بعد کسی دو سری شمادت کی ضرورت نہیں رہتی۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے حضرت ظالد بن ولید واقع (سیف اللہ) کو اس وقت سخت سنبیہ کی متعلق غلط الفاظ استعال کے شے۔ آپ طاقیم نے فرمایا خبردار! میرے کسی سحابی متعلق غلط الفاظ استعال کے شے۔ آپ طاقیم نے فرمایا خبردار! میرے کسی سحابی کو برانہ کما جائے۔ وہ سابقین و اولین میں سے ہیں۔ اگر تم لوگ کوہ احد کے کو برانہ کما جائے۔ وہ سابقین و اولین میں سے ہیں۔ اگر تم لوگ کوہ احد کے

برابر بھی سونا خیرات کر دو تو ان کے مقام کو نہیں پہنچ سکو گے۔ اس حدیث پاک کو بخاری نے بیان کیا ہے اور صحیح مسلم میں بھی موجود ہے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنما فرماتے ہیں کہ صحابی رسول طافیا کی بدگوئی نہ کرو' ان کی زندگی کا ایک لحمہ تمہاری ساری زندگی کی عبادت سے افضل ہے۔ بخاری شریف میں ایک اور حدیث پاک بیان کی گئی ہے۔ کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ایک دن صحابہ کرام کی ایک بماعت سے پوچھا تم میں سے کون محف ہے جس نے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی زبان مبارک سے فتوں کے متعلق نا ہو۔ حضرت حذیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ آگے ہوے اور عرض کی امیرالمومئین! آپ فتوں کی بات کیوں کرتے ہیں آپ کے زمانہ ظافت اور فتوں کے دور کے درمیان ایک ایسا بند دروازہ ہے جس کے زمانہ ظافت اور فتوں کے دور کے درمیان ایک ایسا بند دروازہ ہے جس کی وج سے آپ کا زمانہ محفوظ اور مامون ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی وج سے آپ کا زمانہ محفوظ اور مامون ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پوچھا کیا وہ دروازہ تو ڑا جائے گا؟ حضرت حذیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کہا نہیں وہ دروازہ تو ڑا جائے گا۔ راوی کہتا ہے کہ وہ دروازہ دراصل عنہ نے کہا نہیں وہ دروازہ تو ڑا جائے گا۔ راوی کہتا ہے کہ وہ دروازہ دراصل حضرت عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ذات گرای تھی۔

#### حضرت عثمان والله کی شهادت کی رات

بخاری شریف میں ایک اور روایت موجود ہے کہ جس رات حضرت عثان غنی رضی اللہ تعالی عنہ کو شہید کیا گیا تھا باغی آپ کے مکان کی چھت پر چڑھ گئے اور دو سرے باغیوں کو گھیرا ننگ کرنے کے لئے کہا۔ حضرت عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے حق میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے اقوال سائے اور تعلقات کی وضاحت کی۔ پھر وہ حدیث پاک سائی جس میں حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے کوہ احد کو فرمایا تھا کہ آج تجھ پر ایک نبی منور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے کوہ احد کو فرمایا تھا کہ آج تجھ پر ایک نبی من

یہ صبح نامہ ماہ رہیع الاول میں لکھا گیا تھا۔

" فتح الباری شرح صحیح بخاری " میں اس صلح نامہ کی تفصیلات موجود

ہیں۔ صلح نامہ کی شکیل کے بعد حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ مدینہ شریف
نشریف لے آئے۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ
تعالیٰ عنہ ہے اس بات پر صلح کر لی تھی کہ وہ شام کے امیر رہیں گے۔ اب
حضرت حسن رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس بات پر صلح کر لی کہ وہ کوفہ اور بھرہ
کے امیر بھی رہیں گے۔ کوفہ کے لوگوں نے حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالیٰ
عنہ ہے بیت کری۔ اب وہ شام میں رہتے ہوئے سارے عراق اور عرب
ممالک کے امیر اور حکران شے۔ حضرت حسن رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے خلافت
ان کے حوالے کر دی۔ ان سے بیعت بھی کری۔ انہیں امیرالمومنین بھی تنایم
کر لیا۔ اب لوگ ان پر اعتراض کرتے پھرتے ہیں 'طعن و تشنیع کرتے ہیں۔ یہ
کر لیا۔ اب لوگ ان پر اعتراض کرتے پھرتے ہیں 'طعن و تشنیع کرتے ہیں۔ یہ
کر لیا۔ اب لوگ ان پر اعتراض کرتے پھرتے ہیں 'طعن و تشنیع کرتے ہیں۔ یہ
اجتمادی تھی یا آپ کی گزوری آپ کا خلافت ہرد کرنا درست تھا اس پر اعتراض کرنا کتی غلط دوش ہے۔

" ساحب عمس التواریخ" کھتے ہیں کہ یہ صلح نامہ " تفویض ظافت اور وظائف کا قبول کرنا کسی دباؤیا ڈر سے نہیں تھا بلکہ نمایت ہی نیک دل سے تھا۔ عالما نکد اس وقت چالیس ہزار کا بہت بوالشکر آپ کے ساتھ کھڑا تھا اور یہ سارے لوگ لڑنے مرنے والے تھے۔ جنگ و قال کے ماہر تھے۔ حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ کے جانثار تھے۔ ان سے بیعت کی ہوئی تھی۔ اگر ان سے جبر کیا جاتا تو یہ لوگ کیسے ظاموش رہ سے تھے۔ حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ کی ظافت کا دور ہیں سالہ دور ظافت میں آتا ہے۔ آپ کی ظافت سحابہ اربعہ کا تہہ ہے۔ آپ کی ظافت سحابہ اربعہ کا تہہ ہے۔ آپ کی ظافت سحابہ اربعہ کا تہہ ہے۔ آپ نے خوشی لور رضامندی سے حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تھے۔ اللہ کا تہہ ہے۔ آپ کی ظافت سحابہ اربعہ کا تہہ ہے۔ آپ کی ظافت سحابہ اربعہ کا تہہ ہے۔ آپ کی خوشی لور رضامندی سے حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ

ایک صدین 'ایک شہید ہے۔ باغیوں نے آپ کی بیہ بات من کر کما یہ سب شحیک ہے۔ یہ بات من کر کما یہ سب شحیک ہے۔ یہ بات من کر حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عند نے کما مجھے رب کعبہ کی فتم ہے میں ہی وہ شہید ہوں جس کا ذکر رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے فرمایا تھا۔ یہ من کروہ لوگ چھت سے بنچ آئے اور حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ کو شہید کردیا۔

شاوت حضرت عثان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بعد ایک زمانہ گزرا تو اسلام میں فتنوں کے دروازے کھل گئے۔ اللہ تعالیٰ کی تفذیر چل گئی۔ عالات اختیارات سے باہر ہوتے چلے گئے۔ خارجی اور رافضی آگے آنے گئے۔ اپنی جمالت سے کئی کئی باتیں بنانے گئے۔ حضور افضل الانبیاء والمرسلین مسلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے جلیل القدر صحابہ کی شان میں قبل و قال کرنے گئے۔ اللہ تعالیٰ کے کام میں تاویلیں گھڑنے گئے۔ حضور طابع کی قربت اور محبت کا کوئی احساس نے کام میں تاویلیں گھڑنے گئے۔ حضور طابع کی قربت اور محبت کا کوئی احساس نہ رہا اور اس بات کو بھول گئے جب آپ طابع می ناملان فرمایا تھا کہ لاندکر الصحاب الا بحیر کہ میرے صحابہ کا ذکر بھشہ بھشہ اچھائی سے کیا کرو۔

# حفرت حسن والله اور حفرت اميرمعاويد والله كي صلح

" مشمس التواریخ" میں علامہ ابن حجر ریافیہ کی ایک روایت نقل کی گئی ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہ اور حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کی صلح ہوئی تو حضرت معاویہ واللہ کونے میں داخل ہوئے حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ ہوئی عنہ سے ملاقات کی اور آپ کی خدمت میں تین لاکھ درہم چیش کئے "ایک بخرار لباس" تمیں غلام آپ کی خدمت میں نذرانہ چیش کیا۔ حضرت حسن رضی بزار لباس" تمیں غلام آپ کی خدمت میں نذرانہ چیش کیا۔ حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ کوفہ چھوڑ کر مدینہ منورہ آگے۔ کوفہ میں مغیرہ بن شعبہ "بھرہ میں عبداللہ بن عام کو حاکم مقرر کر دیا گیا اور حضرت امیر معاویہ چیو دمشن چلے گئے۔

تعالی عنہ کے حق میں دستبرداری کا اعلان کیا تھا۔ حضرت امیرمعاویہ واللہ کی خلافت امارت تھی

حضرت امیرمعاویه رضی الله تعالی عنه کی ظافت کو ہم امارت اسلامیه قرار دیتے ہیں اور یہ ظافت راشدہ سے متصل ایک صالح امارت ہے۔ آپ تمیں سال تک امیررہے۔ ہم ان کی ظافت کو سلطنت اسلامیه کی ابتدائی منزل جانتے ہیں اور یہ امارت حقہ تھی۔ پھر آپ نے اپنے دور امارت میں عدل و انسان، نظم و نسق، فتوعات اور مہمات کا ایک سلسلہ شروع کیا وہ سنہری حروف سے نکھا جانے والا ہے۔ آپ نے ملکی انتظامات کو بے مثال طریقہ سے سنبھالال کی گرانی کی۔ آپ نے جناب رسول اگرم صلی الله علیہ و آلہ و سلم کی صحبت سے فیض پایا تھا۔ مہدی ہے، ہادی تھے، کاتب وحی ہے۔ حضرت عمرفاروق رضی الله تعالی عنه کے زمانہ میں انہیں شام کا امیرمقرر کیا گیا تھا۔ وہ نمایت عدل و انسان سے کام کرتے رہے۔ حضرت عثان رضی الله تعالی عنہ کے دور خلافت افسان سے کام کرتے رہے۔ حضرت عثان رضی الله تعالی عنہ کے دور خلافت میں آپ اپنی جگہ پر قائم رہے اور کسی قشم کی بد نظمی اور تھم عدولی نمیں کی۔ صحابہ کرام کی خلافت اور امیرمعاویہ پراٹھ کی امارت میں فرق

علامہ ابن خلدون اپن مشہور " تاریخ" میں لکھتے ہیں مناسب تو یہ تھا کہ ہم حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عند کے زمانہ خلافت کو اصحاب اربعہ کی خلافت کے ساتھ لکھتے۔ وہ فضیلت اور عدالت میں حضور سے ویسے ہی فیض یافتہ تھے۔ جس طرح چاروں صحابہ کرام۔ گر حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کا یہ فرمان کہ خلافت ثلثون ( تمیں سالہ دور خلافت ) ہے کا خیال، کرتے ہوئے امارت کا باب مرتب کیا ہے۔ حقیقت میں حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا شار ظلفائے رسول الجبید میں ہوتا ہے۔ مور ضین نے آپ کے اللہ تعالیٰ عنہ کا شار ظلفائے رسول الجبید میں ہوتا ہے۔ مور ضین نے آپ کے

زمانہ خلافت کو دو وجہوں سے علیحدہ کیا ہے۔ پہلی تو یہ بات ہے کہ آپ کی خلافت عصبیت اور غلبہ سے قائم ہوئی جبکہ سابقہ ادوار میں صحابہ کے اعتاد اور اجماع سے ہوا کرتی تھی۔ ان سے پہلے جلیل القدر صحابہ مماجرین و انصار خلیفہ کا انتخاب کرتے تھے اور یہ متفقہ ہوا کرتا تھا۔ کسی کو اختلاف یا اعتراض نہ ہوتا تھا گر خلافت معاویہ جانو غلبہ اور ساسی قوت سے سامنے آئی تھی۔

حضرت عمر بن عبدالعزیز رحمتہ اللہ علیہ کے زمانہ میں دوبارہ خلافت بھی اسی طرح سامنے آئی۔ گروہ خلیفہ نہیں بلکہ امیراور بادشاہ کی حیثیت سے سامنے آئے۔ انہوں نے اپنے طرز عمل سے خلفائے اربعہ کی یادوں کو آزہ کر دیا تھا۔ خلفائے بنوعباس میں اکثر ایسے تھے جو منبع شریعت و سنت تھے اور خلفائے راشدین کے نقش قدم پر مختی سے چلتے رہے تھے۔ ان کی امارت اور بادشاہت خلافت کے خلاف بادشاہت خلافت کے خلاف نہیں تھی۔ ان کی شوکت اور قوت خلافت کے خلاف نہیں تھی۔

حضرت اميرمعاويه رضى الله تعالى عنه كا طرز حكومت بهى عادلانه تھا۔
انہوں نے زر پرستى اور دنيادارى كے لئے اقتدار نبيں سنجالا تھا بلكه سلطنت
اسلاميه كى وسعت اور بنيادوں كو مضبوط كرنا تھا۔ انہوں نے مسلمانوں كو يكجاكيا
اور سلطنت كے معاملات كو درست كيا۔ حضرت عثان رضى الله تعالى عنه ك
زمانه كى افراتفرى كو ختم كيا۔ باغى اور سركشوں كو تابع فرمان خلافت بنايا۔ وہ بر
عالت بيں حضور طبيع كے فرمان كے تابع رہے۔ اگرچہ وہ امير تھے، ملوك بيں
عالت بيں حضور طبيع كے فرمان كے تابع رہے۔ اگرچہ وہ امير تھے، ملوك بيں
عالت بيں حضور طبيع كے فرمان كے تابع رہے۔ اگرچہ وہ امير تھے، ملوك بيں

دوسری بات یہ ہے کہ آپ بنوامیہ سے تعلق رکھتے تھے۔ آپ کے بعد ایک فاندان کے تبلط کو جاری رکھا گیا۔ یہ اسلای طرز خلافت کے خلاف تھا۔ اسلام ایک فاندان کی حکومت قائم کرنے کی اجازت نہیں دیتا۔ گر حضرت

امیر معاویہ بڑی کے سارے سلیلے ایک خاندان سے وابسۃ ہو گئے۔ چنانچہ انہیں خلافت راشدہ سے علیحدہ رکھا گیا۔ وہ ایک خاندان کی حکومت کے حامی تھے۔ جبکہ خلفائے اربعہ مختلف خاندانوں پر مشتل تھے اور محض رضائے النی کے لئے بار خلافت اٹھاتے رہے تھے۔

تاریخ کے اوراق اس بات کے گواہ ہیں حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عند نے خلافت راشدہ کے احکام کو ہی نافذ کیا۔ اس میں نہ اپنی مرضی برتی نہ ظلم و جرکو رواج دیا۔ ہم حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عند کے دور امارت کو دور خلافت کا ایک حصہ قرار دیتے ہیں۔ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالیٰ عند نے بیت المال کو مربوط کیا۔ محاصل کو ایمانداری سے عوام کے لئے وقف کر دیا۔ وہ بیت المال سے کیٹر نذرانہ حضرت اہام حسن رضی اللہ تعالیٰ عند کو دیتے رہے۔ ہر سال ان کی ضروریات سے بردھ کر اداکرتے رہے۔ پھر امام حسن رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے علاوہ اہل بیت کے دو سرے افراد بھی بیت المال سے کیٹر وظائف پاتے رہے۔ آپ کی فرمائش اور سفارش کو بہ طبیب خاطر بین رفض اللہ تعالیٰ عنہ جج کرنے گئے بول کرتے تھے۔ ایک بار حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ جج کرنے گئے باب حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ جج کرنے گئے بیاب حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے آپ کو اسی وقت حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے آپ کو اسی وقت بین ہزار در ہم ادا کئے۔

# حضرت امیرمعاویہ والحو اہل بیت کرام کے خادم تھے

" تذكرہ خلفاء " میں حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عند کی ان خدمات کو تفصیل سے بیان کیا گیا ہے جس میں آپ نے اہل بیت کے لئے جاری رکھی تھیں۔ آپ نے بھشہ اہل بیت کے ایک ایک فرد کو نگاہ میں رکھا تھا۔

اگر چہ شیعوں کی تاریخیں حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے احسانات کو اسلیم نمیں کر تیں اور وہ لوگ آپ کی خدمات کو نظرانداز کرتے جاتے ہیں۔ مگر ہم حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کی خدمات کو نظرانداز نہیں کر کتے۔

صدیث رسول کریم طابیع میں آیا ہے کہ خلافت صرف تمیں سال رہے گی۔ پھر حسن لیافت سے امارت اور بادشاہت کا دور شروع ہو گا۔ ہم حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے دور امارت کو دیکھتے ہیں تو دنیا کا کوئی بادشاہ ان جیسی ساسی بھیرت نہیں رکھتا تھا۔ وشمنان اسلام ان کی ہیبت سے منہ چھیاتے پھرتے تھے۔ اسلامی سرحدول پر کفار کی جرات نہیں ہوتی تھی کہ سلطنت اسلامیہ کی طرف آنکھ الھاکر دیکھیں۔

صاحب "رونت الصفاء" نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ منہ کے انداز حکمرانی کی ہے حد تعریف کی ہے گر بعض غلط فہمیوں کی بناء پر آپ کے خلاف قلم اٹھایا ہے۔ عالانکہ آپ کی ساسی بھیرت اور قابلیت کو اپنے تو اپنی غیر بھی تسلیم کرتے تھے۔ علامہ سیوطی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنی کتاب " تاریخ خلفاء " میں آپ کی امارت اور فضیلت کا تفصیل سے ذکر کیا ہے۔ انہوں نے فلفاء " میں آپ کی امارت اور فضیلت کا تفصیل سے ذکر کیا ہے۔ انہوں نے ایک حدیث پاک نقل کی ہے جس میں حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و تلم نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے لئے دعا کی تھی 'اے اللہ! معاویہ کو ہادی بنا دے۔ اسے غذاب دو زخ سے نجات دے۔ حضرت علی کرم اللہ دجہ اپنے دوستوں کو فرمایا کرتے تھے کہ معاویہ کی امارت کو برا نہ کما کرو' اگر تم نے ایسے مخص کو کھو ویا تو بھٹ بھٹ بچھتاؤ گے۔

#### حضرت اميرمعاويه دافير کی امارت

اریخ کی معتر کتابوں میں لکھا ہے کہ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی ا

عنہ کا دور امارت اسلام کا ایک بهترین دور تھا۔ جب حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے امارت سنبھالی تو حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ امیرالمو منین سخے۔ تمام بنی ہاشم ' صحابہ کرام نے بلا اکراہ برضاء و رغبت حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ کی بیعت کی۔ گرجب حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ نے حضرت حسن اللہ تعالی عنہ کے معاہدہ کیا تو ان تمام حضرات نے حضرت حسن امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے فیصلے کی تائید کی اور حضرت امیر معاویہ والحق کے حق میں اعتاد کا اظہار کیا۔ کعب احبار نے لکھا ہے کہ ہم سارے مسلمان حکرانوں کا تجزیہ کرتے ہیں تو ہمیں حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ جیسا صاحب تد ہیر و بصیرت کمیں نظر نہیں آ تا۔ آپ ہیں برس تک امیر رہے۔ سارے ملک میں امین و امان تھا۔

#### حضرت امير معاويه بالله كي فتوحات

اسلامی سرحدوں کے اس پار کفار اور مشرکین نے بھی آپ کے سامنے ہتھیار ڈال دیے تھے اور امن کے معاہدے کر لئے تھے۔ آپ کے دور میں اسلام کی شوکت اور وہد بہ ساڑے جمال پر چھاگیا تھا۔ عرب کی سرزمین سے ذکل کر آپ بحستان اور ان کے گرد و نواح کی ریاستیں ایشیائے کو چک کے ممالک افریقہ میں سوڈان پر اسلامی پر چم المرانے لگا تھا۔ آپ کی فوجیس تیتان جیسے دطوں میں پہنچ گئی تھیں۔ ۲۳ جمزی میں آپ کی افواج مشرقی خطوں پر قابض ہو رہی تھیں اور دور دراز کے علاقے اسلامی سلطنت میں شامل ہو گئے تھے۔ ۵۰ جمری میں آپ نے الب لاگروں کو تھا دو نہ کو ہستان کے علاقوں کو ردانہ ہو گئے تھے۔ اسلامی شکر فوجات کے دروازے کھول ویں۔ یہ علاقے فتح کرنے کے بعد اسلامی شکر کی سررین میں امرین می

حفزات بھی معتبر تنگیم کرتے ہیں موجود ہے۔ وہ لکھتا ہے کہ ۵۴ بجری میں حفزت امیرمعادیہ رضی اللہ تعالی عند نے عبداللہ ابن زیاد ریالیہ کی سرکردگی میں اسلامی لشکر روانہ کئے۔ فراسان ' ماوراالنہر کے علاقے فتح کر لئے گئے۔ پھر ترکتان کا نصف خطہ مملکت اسلامیہ کی حدود میں شامل ہو گیا۔ اس سال آپ کے تھے۔ قطنطنیہ کے حکم سے محمد بن عبدالملک نے روم کے پچھ علاقے فتح کر لئے تھے۔ قطنطنیہ کے مضافات میں جھنڈے لہرا دیئے گئے۔

#### چناں عدل گشرد برعالے کہ ذالے نہ ترسید اذ راہذنے

حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کی ان فتوحات اور کمالات کو شیعہ حضرات کی کتابیں بھی تشلیم کرتی ہیں۔ آج جو لوگ آپ کو طعن و تشنیع کا نشانہ بناتے ہیں وہ حقائق سے آئیسیں بن کر لیتے ہیں۔ وہ اپنے دلول میں «بغض معاویہ" پالتے رہتے ہیں۔

ہم نے " مش التواریخ" کا مطالعہ کیا ہے " گراس کا مصنف نیک و بد میں تیز نہیں کر سکتا۔ اس کے سامنے جس قتم کی روایات آتی ہیں نقل کر تا جاتا ہے۔ وہ رافضی ' خوارج کے علاوہ انگیریز مور خین سے بھی روایات نقل کر تا جاتا ہے۔ ہم اس کتاب پر انحصار نہیں کر سکتے۔ " مشمس التواریخ" کی بیہ روایت کتنی خلاف حقیقت ہے کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عند نے حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ کا وظیفہ بند کر دیا تھا اور اس طرح انہوں نے صلح کی شرائط سے انحواف کیا۔ فراج دیتا بند کر دیا۔ ہم ایس روایات کو تشلیم نہیں شرائط سے انحواف کیا۔ فراج دیتا بند کر دیا۔ ہم ایس روایات کو تشلیم نہیں گرتے۔ حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ کا وظیفہ تاحیات جاری رہا۔

امام اجل علامہ جلال الدين سيوطي رحمت الله عليه نے اپني كتاب

# حضرت امیرمعاویہ دایا کے فضائل پر ایک نظر

النار الخامية لنهذم النعاوية

تاریخی کتابوں میں لکھا ہے کہ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ صلح حديبي ك موقع ر ايمان لائے تھے۔ شخ ابن جركى رالله ابن كتاب " تطبير البنان " مين لكية بين كه را ننيول اور شيعول كى به بات درست نبين كه آپ فتح كمه ك بعد ايمان لائے تھے۔ حضرت اميرمعاويد رضى الله تعالى عند فرماتے ہیں کہ میں ان لوگوں میں شریک تھا جو فتح مکہ کے دن حضور مبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے ساتھ مکہ مرمہ میں آئے اور مجھے عمرہ کی ادائیگی کے بعد مروہ کے پاس حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے سر مبارک کے بال تراشنے کا شرف حاصل ہوا تھا۔

حضرت سعد ابن الى وقاص رضى الله تعالى عنه كت بين كه بمين فتح مکہ کے دن حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی قیادت میں عمرہ کرنے کا موقع ملا اور حضرت امیرمعاویه والد بھی میرے ساتھ تھے۔ جو حضرات بیا اعتراض كرتے ہيں كد فتح كمد سے پہلے حضرت اميرمعاويد والد نے اسلام قبول كرف كا اعدان نهيل كيا تها بم انهيل آگاه كرتے بيل كه سيدنا عباس رضي الله تعالی عند اگرچہ فتح مکہ سے پہلے ایمان لا چکے تھے گر انہوں نے فتح مکہ سے قبل اعلان نہیں فرمایا تھا۔ ای طرح شیعہ تاریخ نگار یہ بھی لکھتے ہیں کہ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عند مکہ سے جرت کر کے مدیند منورہ نہیں گئے تھے۔ یہ بات تو حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے متعلق بھی کمی جاسکتی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ جس طرح حفرت عباس رضی اللہ تعالی عنہ نے بدر کے قدیوں کے ساتھ فدیہ دے کر رہائی پائی اور اس کے فورا بعد آپ نے اسلام قبول کر لیا تھا۔ گرچھ سال تک اعلان کرنے سے اجتناب کیا تھا اور فتح مکہ کے

" تاریخ الحلفاء" میں صراحتا" لکھا ہے کہ آپ تاحیات وظیفہ پاتے رہے تھے۔ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے ایک سال سالانہ وظیفہ سے بردھ کر پانچ لاکھ درہم پیش کئے تھے۔ جس سال وظیفہ جاری نہ رہ سکا مکی طالات کے پیش نظر در ہوئی تو آپ نے دوگناہ وظیفہ اداکیا تھا۔ حضرت امیر معاویہ رضی الله تعالی عنه حضرت حسن رضی الله تعالی عنه کے علاوہ اہل بیت کے ایک ایک فرد کی خدمت کیا کرتے تھے۔ ایک ملاقات میں حضرت امیرمعاویہ وہا کے حضرت حسن رضی الله تعالی عنه کو کها میں آپ کو بیت المال سے اتنی رقم ادا كروں كاكد آپ كے اخراجات سے كہيں زيادہ ہو گی۔ پھر آپ كى خدمت ميں چار لاکھ ورجم لا کر رکھے۔ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ اہل بیت کے ایک ایک فرد کو وظیفہ دیتے۔ اہل بیت کے علاوہ حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنه جس مخص کی سفارش فرماتے تو حضرت امیر معاویہ بیاتھ اے بھی وظیفہ

#### حضرت حسن والله كامطالبه

حضرت حسن رضى الله تعالى عنه مكه مكرمه مين موجود تھے۔ جب حضرت امیرمعاویہ طاف وہاں پنچ آپ نے این قرض کا ذکر کیا تو آپ نے ای وقت آپ کا سارا قرضہ ادا کیا اور معمول کے مطابق و ظیفہ ادا کرنے کے علاوہ مزید مال دیا جس سے آپ خوش ہو گئے۔ اس طرح آپ کو اس بزار درہم اوا ك كئ \_ بعض شيعه حفرات ني "رونته اشداء " ك حوالے سے حفرت حسن رصنی الله تعالی عنه کو زهر خورانی کا واقعه بھی حضرت امیرمعاویه رصنی الله تعالی عند سے منسوب کر دیا ہے۔ یہ انتہائی جھوٹ اور خلاف حقیقت ہے۔

قریب آپ نے علی الاعلان اپنے اسلام لانے کا قرار کیا تھا۔ یمی طریقہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی اللہ تعالی عند کے اپنایا تھا۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عند کی والدہ ہندہ نے آپ کو دھمکی دی تھی کہ اگر تم مکہ سے ہجرت کر کے مدینہ چلے گئے تو میں تممارے اہل و عیال کی کفالت نہیں کروں گی۔ اگر وہ اس عذر سے ہجرت نہیں کر سکے تو حضرت عباس رضی اللہ تعالی عند ہمی ہجرت نہیں کر سکے تو حضرت عباس رضی اللہ تعالی عند ہمی ہجرت نہیں کر سکے تو حضرت عباس رضی اللہ تعالی عند ہمی ہجرت نہیں کر سکے شے۔

حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے والد ابوسفیان مولفت القلوب میں سے تھے۔ انہیں حنین میں مال غنیمت دیا گیا۔ فتح مکہ کے دن ان کے گھر کو دارااامن قرار دیا گیا۔ ابوسفیان اور ہندہ دونوں فتح مکہ کے بعد ایمان لائے تھے اور حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے ان دونوں کے ایمان کو قبول فرمایا تھا۔

ہم یہ بات اصرار سے کہتے ہیں کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عند فتح کمہ سے کئی سال قبل اسلام لا کچے تھے۔ اگر ہم حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے شجرہ نسب پر نظر ڈالیس نو معلوم ہو گا کہ حضرت معاویہ بڑھ حضرات حسنین رضی اللہ تعالی عنما کے بھائی تھے۔ والدہ کی کنیت سے بھانچ سے۔ ام المومنین سیدہ ام جبیبہ رضی اللہ تعالی عنما کے رشتہ سے نواسے تھے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ حسن سل اور حضرت حسین رضی اللہ تعالی عنہ سے اکیس سال بڑے تھے۔ فتح کمہ کے بعد حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کا سارا خاندان مشرف باسلام ہو کہا تھا۔ اب حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے حضرت امیر معاویہ بڑھ کے کہا تھا۔ اب حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے حضرت امیر معاویہ بڑھی کو کھل کر اپنی آغوش رحت میں لے لیا اور آپ کی خصوصی تربیت کی۔ آپ کو کھل کر اپنی آغوش رحت میں لے لیا اور آپ کی خصوصی تربیت کی۔ آپ کو ہادی کا خطاب ویا۔ آپ طابی نے فرمایا' معاویہ " ہادی " بھی ہے " ممدی "

بھی ہے۔ ہدایت یافتہ بھی ہیں اور ہدایت دیتے بھی ہیں۔ مضور نبی کریم ماٹھ یوم نے امیر معاوید واللہ کو " ہادی "اور " مدی " کا خطاب دیا

" ترزی شریف" بین آپ کو کاتب وجی کما گیا ہے۔ پھر حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے دعاکی 'اے اللہ!اے فقیہ بنادے اور کتاب و آلہ یا کا علم عطا فرما۔ یاد رہے کہ فقیہ مجملہ بھی ہو تا ہے۔ ای طرح آپ اسلام لانے میں اشراف مکہ میں سے ہیں۔ اشراف قریش میں سے ہیں۔ آپ کا نب عبد مناف پر جاکر حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے ماتا ہے۔ اس طرح آپ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے نسبی اور قریش رشتہ دار علی جس طرح آپ کا دو سرا خاندان اس رشتہ میں شریک ہے۔

آپ نمایت بمادر 'شجاع اور سخی تھے۔ آپ اپ تجارتی منافع ہے ہر سال قرآن پاک 'قاریوں اور حافظوں پر لاکھوں روپیہ خرچ کیا کرتے تھے۔ پھر آپ کا زہر و تقویٰ 'قائم اللیل اور منصف ہونا سمی دلیل کا مختاج نمیں تھا۔ وہ کاتب ہی نہ تھے بلکہ وہ قرآن پاک کی کتابت میں خاصا وقت صرف کیا کرتے تھے۔ ایمان لانے کے بعد آپ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے ساتھ کئی غزوات میں شریک جماد رہے تھے۔

ایک ون لوگوں نے حضرت عبداللہ بن البارک رصلہ اللہ علیہ سے سوال کیا آیا حضرت معاویہ واقع افضل ہیں یا عمر بن عبدالعزیز رائے ؟ آپ نے فرمایا مجھے خدا کریم کی قتم کہ حضرت امیرمعاویہ واقع کے گھوڑے کی نتھنوں کا رحول (غبار) بھی عمر بن عبدالعزیز رائے ہے نیادہ افضل ہے۔ انہوں نے حضور

نی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو دکھ کر اسلام قبول کیا۔ وہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے چرہ مبارک کی زیارت کے ساتھ ایمان لائے۔
انہیں حضور اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی صحبت نصیب ہوئی۔ حضور مائی میم کے پیچھ نماز پڑھتے رہے۔ جب حضور رحمت اللعالمین صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے بیچھ نماز پڑھتے رہے۔ جب حضور رحمت اللعالمین صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے منہ مبارک سے سمع اللہ لمن حمدہ کی آواز آئی تو آپ ربنا لک الحمد کتے۔ یہ تمام فضیاتیں حضرت عمربن عبدالعزیز رحمت اللہ علیہ کو کب میسر تصور۔

حضرت عمر بن عبد العزيز رحمته الله عليه كو لوگول نے كئى بار پوچھا كه آپ اور امير معاويه والله على فرق ہے۔ تو آپ فرماتے وہ صحابي رسول ساتھ بيل ۔ وہ كاتب و حى بيل ميرا مقام ان كے سامنے كيا حيثيت ركھتا ہے۔ وہ ہر طرح بيل ۔ وہ الله بيل ، اعلى بيل۔ آج ان شماد توں كے باوجود حضرت امير معاويه رضى الله تعالى عنه كے مخالفين اور معاندين باتيں بنا بناكر آپ كے خلاف لكھتے ہیں۔

# حضرت امیرمعاویہ پڑٹ پر ان کے منکرین اور مخالفین کے اعتراضات کا تجزبیہ

شیعد اور رافضی حفزات ایک ایبا فرقد ترتیب دے چکے ہیں کہ ان کے نزدیک حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے بزاروں صحابہ کرام میں صرف چند سحابہ کرام ایسے تھے جو آپ کے بعد اسلام پر قائم رہے۔ورنہ سب کے سب منافق اور مرتد ہو گئے۔ ان حضرات کا یہ الزام اتنا خلاف حقیقت اور بیاد ہے کہ اس سے بڑھ کر اسلامی تاریخ میں بڑا جھوٹ نہیں بولا جاسکتا۔

آپ تصور کریں کہ حضور طاقیم خاتم الانبیاء ہیں 'سید الرسلین ہیں گر ان کی ماری زندگی کا شمرہ بیہ بتایا جا رہا ہے کہ آپ طابیم کے تمام ساتھی صحابہ کرام اور جانباز چند روز بعد مرتد اور کافر ہو گئے تھے۔ صرف چند افراد اسلام پر قائم

بم ان لوگوں کے سامنے آپ کی دعا کے الفاظ بیان کرتے ہیں جب آپ میں مان لوگوں کے سامنے آپ کی دعا کے الفاظ بیان کرتے ہیں جب آپ ماہیم نے فرمایا اللهم اجعله ها دیا مهدیا واهد به "اے الله! معاویہ کو بادی بنا دے "مدی بنا دے اور اے ہدایت کی راہوں پر قائم رکھ" یہ حدیث پاک ترزی شریف میں دیمی جا کتی ہے۔ بخاری شریف میں حضرت ابن معدود رضی الله تعالی عند کی علمی فقاہت معدود رضی الله تعالی عند کی علمی فقاہت اور عظمت کی شمادت دیتے ہیں "انہیں مجتد قرار دیتے ہیں۔ نعوذ بالله ایسا مخص حضور بڑھیم کی زندگی کے بعد کافر ہو سکتا ہے۔

یہ بات شیعہ حضرات حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ کے بارے میں بیان کرتے ہیں کہ میرا یہ بیٹا مسلمانوں کی جماعتوں میں صلح کرائے گا۔ کیا اس وقت چند مسلمانوں کی دو جماعتیں تھیں جن میں حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ صلح کرا رہے تھے۔

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا کہ میری امت میں حضرت صدیق بی برے بی نرم ول ہیں۔ ان کے بعد اپنے جلیل القدر صحابہ اور خلفاء کی تعریف فرمائی۔ پھر اولین و آخرین صحابہ کرام کی تعریف فرمائی۔ اس طرح آپ نے فرمایا میری امت میں معاویہ حلیم بھی ہیں اور بخی بھی۔ یہ بین وہ اوصاف جو حضور اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم اپنے خلفاء صحابہ اور ہیں وہ اوصاف جو حضور اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم اپنے خلفاء صحابہ اور خصوصاً حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے متعلق بیان فرما رہے ہیں۔ خصوصاً حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے متعلق بیان فرما رہے ہیں۔

رفیق القلب ہیں اور پھر عمر بوے قوی ہیں۔ اللہ کے دین کے بوے ہی جانار
ہیں۔ عثان بوے صاحب حیا ہیں۔ ان کے بعد علی ہیں۔ جس طرح ہر نبی کا
حواری ہوتا ہے وہ میرے حواری ہیں۔ طلحہ اور زبیر بھی میرے حواری ہیں۔
جہاں سعد بن ابی و قاص ہو وہاں حق ہے۔ ان کے ساتھ سعید بن زید ہیں۔ پھر
عشرہ میشرہ ہیں۔ یہ عشرہ مبشرہ فدا کے اصباء میں سے ہیں۔ عبدالر حمٰن بن عوف
اللہ تعالی نجباء میں سے ہیں۔ ابوعبیدہ بن جراح اللہ تعالی کے امین ہیں۔
میرے سر ( بھید ) معاویہ بن ابی سفیان ہیں۔ جس نے معاویہ کو دوست رکھا
اس نے نجات پائی۔ جس نے ان صحابہ سے بغض رکھا وہ ہلاک ہوگا۔ یہ حدیث
یاک محب طبری نے اپنی ریاض کھی ہے۔

#### حضرت ابن عباس والله كا قول

حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عند فرماتے ہیں میرے بیٹے ہوئے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی خدمت میں جرئیل علیہ السلام آئے ' آتے ہی کما حضور مال میر حضرت معاویہ کو وصیت فرمائیں ' وہ امین ہیں ' اللہ تعالیٰ کی کتاب کو نمایت ویانت سے لکھتے ہیں۔ یہ صحیح حدیث ہے۔ اس کے راوی اقتہ ہیں اور مرفوع ہے۔

صفور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم اپنی زوجہ محترمہ سیدہ ام حبیبہ رضی اللہ تعالی عنها کے گھر تشریف لائے۔ آپ نے دیکھا کہ ام حبیبہ رضی اللہ تعالی عنها کے بھائی کا سرگود بیں اور وہ اپنے بھائی کا سرگود بیں رکھے چوم رہی تخصیں۔ آپ سائی کا م حبیبہ رضی اللہ تعالی عنها سے پوچھا کیا تم اپنے بھائی معادی ہے محبت رکھتی ہو؟ عرض کی یارسول اللہ مائی ایجھے اپنے ہمائی معادی ہے محبت رکھتی ہو؟ عرض کی یارسول اللہ مائی ایجھے اپنے بھائی سے حبت رحمت اللعالمین صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے بھائی سے حد محبت ہے۔ حضور رحمت اللعالمین صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے

فرمایا اس شخص سے اللہ تعالی اور اس کا رسول بھی محبت کرتا ہے۔ ام حبیب رضی اللہ تعالی عنها حضور صلی اللہ علیه و آله وسلم کی زوجہ محترمہ تھیں اور حضرت معاویہ وہا حضور صلی حضرت معاویہ وہا حضور صلی اللہ علیہ و آله وسلم کے محبوب سالے تھے۔

ایک اور حدیث پاک میں آیا ہے کہ مجھے اور میرے سرال والوں کو اللہ کی حفاظت میں رہنے دو۔ میرے سرالی اور میرے صحابہ میرے محبوب ہیں۔ جو فخص میرے صحابہ کی حفاظت نہیں کرے گا وہ اللہ تعالیٰ کے غضب میں ہو گا۔ ایک اور حدیث پاک میں ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا کہ میں نے نکاح کرنے سے پہلے اللہ تعالیٰ سے سوال کیا تھا کیا میں اپنی است میں نکاح کروں یا نہ کروں ؟ اللہ تعالیٰ نے فرمایا جس سے آپ نکاح کریں است میں نکاح کروں یا نہ کروں ؟ اللہ تعالیٰ نے فرمایا جس سے آپ نکاح کریں گے وہ جنت میں آپ کے ساتھ ہو گی۔ اس سے خابت ہوا کہ میرے تمام سرال والے اور داماد جنتی ہیں۔ اس عدیث پاک کے راوی حضرت حرث رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں۔

# حضرت اميرمعاويه والله كو خلافت كي بشارت

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا اذا ملکت فاحسن جب تہیں ظلافت عطاکی جائے تو اے اچھے طریقہ سے سرانجام دو۔ ایک اور صدیث پاک میں آیا ہے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں اس دن سے ظلافت حاصل کرنے کے دربے تھا جس دن سے میں نے حضور پر نور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی زبان مبارک سے شاکہ خلافت اور امارت کے وقت اللہ سے ڈرنا ہو گا اور عدل و انصاف سے کام لینا ہو گا۔ جب مجھے امارت ملی تو سب سے پہلے سیدنا عمر فاروق رصی اللہ تعالی عنہ نے اپ دور ظلافت میں ملی تو سب سے پہلے سیدنا عمر فاروق رصی اللہ تعالی عنہ نے اپ دور ظلافت میں ملی تو سب سے پہلے سیدنا عمر فاروق رصی اللہ تعالی عنہ نے اپ دور ظلافت میں

اختلاف کیا تھا۔ یہ اختلافات بھی اجتمادی تھے۔

حضرت حن رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے امیرشام حضرت امیرمعاویہ فی اللہ فالفت عطا فرما وی تھی اور آیک معاہدہ کر لیا تھا۔ وہ صحابہ کرام کی اکثریت کے انفاق سے امیرالمسلمین قرار پائے تھے۔ پچھ عرصہ کے لئے ایک اجتمادی افغاق پر وہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے کشیدہ فاطر رہ گر پھر رجوع کر لیا۔ اختلاف پر وہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے کشیدہ فاطر رہ گر پھر رجوع کر لیا۔ مسلمانوں کا خون بمانے سے دونوں فربق رک گئے۔ یہ اجتمادی اختلاف بھی ختم ہو گیا۔ آج شیعہ اور دو سرے مخالفین اس مسئلہ کو اچھا لئے رہتے ہیں اور اسے بغاوت کے نام سے مشہور کرتے رہتے ہیں اور حضرت امیرمعاویہ وی خلافت کو مورد طعن و تشنیع بناتے رہتے ہیں۔ اس طرح وہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو مورد طعن فر صفی اللہ تعالی عنہ کو مورد طعن ٹھراتے ہیں۔ ان حضرات نے مویدین حضرت امیرمعاویہ ویلی عنہ کو مورد طعن ٹھراتے ہیں۔ ان حضرات نے حضرت امیرمعاویہ ویلی عنہ کو مورد طعن ٹھراتے ہیں۔ ان حضرات نے حضرت امیرمعاویہ ویلی عنہ کو مورد طعن ٹھراتے ہیں۔ ان

ایک مدیث پاک میں آیا ہے لایزال امنی صالحاً حتی یعضی

شام کا امیر مقرر کیا تھا۔ میں حضرت عثان اور حضرت علی رضی اللہ تعالی عنماکی فلافت کے دوران امارت شام پر متعین رہا۔ پھر حضرت حسن رضی اللہ تعالی عند نے ایک معاہدے کی رو سے مجھے خلافت عطا فرما دی۔ اسی حدیث پاک کو امام احمد بن حنبل رحمتہ اللہ علیہ نے بیان فرمایا ہے اور اس کی سند تسجیح ہے۔

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا میری نبوت کے بعد خلافت کا دور شروع ہو گا اور بہ خلافت بھی نبوت کے طریقہ پر ہو گی۔ یاد رہے کہ اگرچہ حضرت عمر بن عبد العزیز رحمتہ اللہ علیہ خلیفہ نہیں سے مگر انہوں نے اپنی امارت کو خلافت کے انداز میں چلایا تھا۔ اس کے باوجود حضرت معاویہ جائی حضرت عمر بن عبد العزیز ریائی ہے افضل ہیں۔ ان کی امارت بھی حضرت عمر بن عبد العزیز رضی اللہ تعالی عنہ ہے افضل ہیں۔ آپ حضرت امام حسن رضی اللہ تعالی عنہ ہے افضل ہے۔ آپ حضرت امام حسن رضی اللہ تعالی عنہ کی رضا و منظوری سے امیر بنے تھے۔ یہ بات حضرت احمد بن حجر کمی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنے رسالہ " فضائل معاویہ " میں تفصیل کے ساتھ کھی

حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی امارت ایک طویل عرصہ تک جاری رہی۔ حضرت عمر وضرت عثان اور پھر حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنم کے زمانہ خلافت میں آپ متفقہ امیر شام و عراق رہے تھے۔ کی خلیفہ رسول اور امیر المومنین نے آپ کی امارت کو ناپند نہیں کیا ورنہ آپ کو معطل کر دیا جا آ۔ اس طویل عرصہ میں آپ نے کی قتم کی شکایت کا موقعہ نہیں دیا تھا۔ جا آ۔ اس طویل عرصہ میں آپ نے کئی قتم کی شکایت کا موقعہ نہیں دیا تھا۔ تمام اوگ آپ کے عدل و انصاف سے مطمئن تھے۔ آپ نے حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بارہ سالہ دور خلافت میں بلا آبل عراق اور شام کی امارت کی۔ صرف حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شمادت کے بعد آپ نے تصاص کا مطالبہ کیا اور حضرت علی کرم اللہ وجہ سے قصاص کے مسکلہ پر تصاص کا مطالبہ کیا اور حضرت علی کرم اللہ وجہ سے قصاص کے مسکلہ پر تصاص کا مطالبہ کیا اور حضرت علی کرم اللہ وجہ سے قصاص کے مسکلہ پر

کرتے تھے۔ گر ان اصحاب علاقہ نے حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو معزول نہیں کیا تھا۔ معزول نہیں کیا تھا۔

حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عند کی زندگی میں ان کے ایک بھائی یزید بن ابی سفیان کو حضرت عمر رضی اللہ تعالی عند نے ایک ملک کا والی مقرر کیا تھا۔ بن ابی سفیان کو حضرت عمر رضی اللہ تعالی عند نے ایک ملک کا والی مقرت معاویہ یہ دونوں بھائی ہیں سال تک امارت اور ولایت پر رہے۔ اب حضرت معاویہ ونوں کی صلح منافی اور حضرت علی کرم اللہ وجہ کے درمیان جو لڑائی ہوئی وہ بھی دونوں کی صلح منافی اور حضرت علی کرم اللہ وجہ کے درمیان جو لڑائی ہوئی وہ بھی دونوں کی صلح منافی اور حضرت علی کرم اللہ وجہ کے درمیان جو لڑائی ہوئی وہ بھی دونوں کی سلم منافی تھی۔

حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ کا دور خلافت آیا تو انہوں نے حضرت امیر معاویہ بڑا کے حق میں وستبردار ہونا قبول کیا۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے مبر پر خطبہ دیتے ہوئے فرمایا میرا یہ بیٹا حسن سید ہے۔ یہ امت میں صلح کا ذریعہ بنے گا۔ مسلمانوں کی دو بڑی جماعتوں میں صلح کرائے گا۔ اس میں صلح کا ذریعہ بنے گا۔ مسلمانوں کی دو بڑی جماعتوں میں صلح کردار ادا کیا۔ فرمان کی روشنی میں سیدنا حسن رضی اللہ تعالی عنہ نے اعلی کردار ادا کیا۔ دونوں طبقوں میں صلح کرادی 'چر بار خلافت بھی حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے سپرد کردیا۔ اس سال صلح کا نام " سنة الجماعت" رکھا گیا تھا۔ تعالی عنہ کے سپرد کردیا۔ اس سال صلح کا نام " سنة الجماعت" رکھا گیا تھا۔ یہ دونوں طبقے مسلمان شے' ان میں کی کو کافر نہیں کہا گیا۔

جن دنوں حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو خلافت دی تو اس وقت ہزاروں صحابہ موجود تھے کسی ایک نے بھی حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ کے اس فیصلے پر تنقید نہیں کی تھی۔ کسی نے بھی حضرت حسن رسی کیا تھا۔ اگر بعد میں آنے والے مخالفین اور معاندین اعتراض کرتے ہیں تو ان کی کیا حیثیت رہ جاتی ہے۔

گر نه بیند بروزش شیره چثم چشمه آقاب راچه گناه اثنا عشرہ خلیفہ کلھم من قریش "میری امت بھشہ راسی پر رہے گ- اس
میں بارہ ظفاء خلافت کریں گے یہ تمام قریش میں سے ہوں گے۔ "حضرت
امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ بھی قریش میں سے تھے۔ پھر حضور پرنور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے ان کی فضیلت میں فرمایا تھا۔ جب حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے اپنے جلیل القدر صحابہ سے مشورہ فرمایا اور اس مشاورت میں سیدنا ابو بکر صدیتی اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنما موجود تھے۔ آپ جربار بات کرتے تو دونوں عرض کرتے واللہ اعلم و رسولہ اللہ اور اس کا رسول بمتر جانے ہیں۔ آپ مائیم نے ایک آدمی کو بھیجا جو حضرت امیرمعاویہ جائے کو بلا لائے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ عاضر خدمت ہوئے اور ہاتھ باندھ کر حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے سامنے کھڑے رہے۔ آپ مائیم نے تمام کو خطور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے سامنے کھڑے رہے۔ آپ مائیم کے ناشا ہو کو اور انہیں اپنا شاہد مخاطب کرتے ہوئے فرمایا کہ تم لوگ ان سے اپنے کام لیا کرو اور انہیں اپنا شاہد بنایا کرو کو کئہ یہ قوی ہیں امین ہیں۔

حضور رحمتہ اللعالمين صلى اللہ عليہ و آلہ وسلم كى اس حديث پاك پر غور فرمائيں تو معلوم ہو گاكہ حضور صلى اللہ عليہ و آلہ وسلم نے حضرت معاويہ رضى اللہ تعالى عنہ كو قوى اور امين فرمايا ہے اور يہ اشارہ فرمايا ہے كہ يہ معاملات كو سلجھانے كے لائق ہيں اور خلافت ان كاحق ہے۔ يى وجہ ہے كہ حضرت حسن رضى اللہ تعالى عنہ نے خلافت ان كے سپروكر دى تھى۔ آج شيعہ حضرات حد اور بغض كى وجہ سے تؤیت رہتے ہیں۔ حضرت عمر رضى اللہ تعالى عنہ نے حضرت امير معاويہ والا كو اپنے عمد خلافت ميں شام كا امير بنايا۔ حضرت عمر اللہ تعالى عنہ نے انهيں امارت پر متمكن ركھا۔ حضرت على كرم اللہ وجہ نے انہيں قبول كيا۔ حضرت حسن رضى اللہ تعالى عنہ نے اپنے تمام معاملات ان كے سپروكر و ديے۔ يہ خلفاء كرام اسے زبروست تھے كہ بوے سے معاملات ان كے سپروكر و ديے۔ يہ خلفاء كرام اسے زبروست تھے كہ بوے سے معاملات ان كے سپروكر و ديے۔ يہ خلفاء كرام اسے زبروست تھے كہ بوے سے معاملات ان كے سپروكر و ديے۔ يہ خلفاء كرام اسے زبروست تھے كہ بوے سے معاملات ان كے سپروكر و ديے۔ يہ خلفاء كرام اسے زبروست تھے كہ بوے سے معاملات ان كے سپروكر و ديے۔ يہ خلفاء كرام اسے زبروست تھے كہ بوے سے معاملات ان كے سپروكر و ديے۔ يہ خلفاء كرام اسے زبروست تھے كہ بوے سے معاملات ان كے سپروكر و ديے۔ يہ خلفاء كرام اسے زبروست تھے كہ بوے سے معاملات ان كے سپروكر و رہ اور اس كى شكايت آتى تو اسے فور آ معزول فرما ديا

#### حفرت معاويه وللح فقيه اور مجتند تص

ہم چھے ایک مقام پر لکھ آئے ہیں کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو امت کے اکابرین نے فقیہ اور مجتد مانا ہے۔ حضرت امام حجر کی رحت الله عليه نے اپني كتاب " تطمير الجنان واللسان " ميں ايك حديث پاك نقل کی ہے جس میں بیان کیا گیا ہے کہ حضرت عمر اور حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنما زمانہ ج میں مکہ مرمہ میں ایک دو سرے سے گفتگو کر رہے تھے، حضرت عمر رضی الله تعالی عند نے آپ سے بعض مجتدانه سوالات کئے۔ حضرت معاویہ طاف نے حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ کو مطمئن کر دیا۔ یہ حدیث پاک "صواعق محرقه" کے عاشیہ میں موجود ہے۔ یہ حدیث پاک بخاری شریف میں بھی موجود ہے کہ حضرت ابن عباس رضی الله تعالی عنمانے حضرت امیرمعاویہ رضی الله تعالی عنه کو فقیه اور مجتد تنکیم کیا ہے۔ حضور نبی کریم صلی الله علیه و آلہ وسلم نے آپ کی فقاہت اور ہدایت کے لئے دعا فرمائی تھی۔ یہ دونوں وصف بوے اعلیٰ اور بلند ہیں۔ آپ عالم بھی تھے اور ترجمان القرآن (مفسر قرآن ) بھی تھے اور صحابہ کرام کی امداد فرمایا کرتے تھے۔ جنگ صفین اور جنگ جمل کی الزائیاں اجتمادی غلطیوں سے ہوئی تھیں۔ اگرچہ آپ کی یہ اجتمادی غلطی تھی تاہم آپ کو ایک ثواب کا اجر ملے گا۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنمانے فرمایا کہ آپ شریعت کے احکامات کو خوب جانتے تھے۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے سارے اہل عراق کو حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنه کی اطاعت کرنے کا حکم دیا تھا۔

الى الدروا رضى الله تعالى عنه روايت كرتے بين قال مارانيت احدا بعدر سول الله صلى الله عليه و آله وسلم اشبه صلوة رسول الله صلى الله

علیہ و آلہ وسلم من امیر کم ھذا میں نے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے بعد کمی کو البی نماز نہیں پڑھتے و یکھا جس طرح حضرت امیر معاویہ واللہ پڑھا کرتے تھے۔ یعنی آپ نماز پڑھتے تو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی ایک ایک اوا (سنت) کی پیروی کیا کرتے تھے۔ کیوں نہ ہو' حضور آکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے آپ کے لئے بے پناہ وعائیں فرمائی تھیں۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے حاسدین اور مخالفین آپ کے متعلق جو پچھ اللہ علیہ و آلہ و سلم کی اسے ہیں اس سے تو یوں ثابت ہو تا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی تمام دعائیں معاذاللہ بیکار گئیں۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم تو رائے کے راز ہیں۔ متعقبل کے حالات پر ان کی نگاہیں کیساں ہوتی ہیں۔ وہ ایک رائ ہی خض کو ہادی' مہدی اور فقیہ کیے کہ سکتے تھے۔ اکثر صحابہ کرام گراہ یا باغی شخص کو ہادی' مہدی اور فقیہ کیے کہ سکتے تھے۔ اکثر صحابہ کرام نے آپ سے روایات نقل کی ہیں۔

## حضرت عبدالله ابن زبیر طاف کی رائے

حضرت عبداللہ رضی اللہ تعالی عنہ بے پناہ علوم کے ماہر تھے۔ ان کی علمی معلومات احادیث کا عظیم سرمایہ ہیں۔ آپ نے بھیشہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے کمالات کا اعتراف کیا۔ صحابہ کرام نے ان کا احترام کیا ہے ان کے اقوال و افعال کو تمام صحابہ کرام اور تابعین نے قبول کیا۔ ان کے اقوال اور اجتماد شریعت مطہرہ کے کئی معاملات میں سندکی حیثیت سے شلیم کے اقوال اور اجتماد شریعت مطہرہ کے کئی معاملات میں سندکی حیثیت سے شلیم کے گئے ہیں۔ وہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے افعال اور اعمال کی ہیشہ تعریف کرتے رہے ہیں۔

میں ( کاتب الحروف محمد نبی بخش حلوائی ) عرض گزار ہوں کہ '' حصن حصین '' کے مولف امام جزری رحمتہ اللہ علیہ نے حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ

تعالی عنہ کے فضائل کی احادیث کو بردی تفصیل اور سندے اپنی کتاب میں درج كيا ہے۔ حضرت ابن عباس رضى الله تعالى عنه نے روايت كى ہے جے الم بخاری نے "بخاری شریف" بیں نقل فرمایا ہے وہ لکھتے ہیں کہ میں نے حضرت امیرمعاویه رضی الله تعالی عنه جیسا کوئی دو سرا شخص شام کی امارت اور اقتدار پر نمیں ویکھا۔ میں جب شام گیا تو میں نے ویکھا کہ حضرت معاویہ بڑا و اسلامی الشكروں كو اتنى خولى سے تربيت دى ہے كه ميرا دل خوش ہو گيا۔ آپ نے مزيد فرمایا حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ عرب کے کسری ہیں۔ حضرت ابن عباس رضى الله تعالى عنه جيها مخص جے عرب كاكسرى كهنا مو- حضرت عمر رضى الله تعالی عنه آپ کو حضور نبی کریم صلی الله علیه و آله وسلم کی دعاؤں کا ثمرہ جانتے ہوں۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ جن کے قاتل بھی بخشش کے مستحق ہوں وہ حضرت معاویه رضی الله تعالی عنه کو اپنا بھائی کہیں اور اعلانیہ کہیں اخوا نا بغوا علینا مارے بھائیوں نے مارے خلاف بتھیار اٹھا گئے ہیں۔ حفرت طلحه رضی الله تعالی عنه فرماتے ہیں اگر حضرت امیرمعاویہ رضی الله تعالی عنه کی روایات ہم تک نہ پہنچتیں تو ہمارا علم ناقص رہ جاتا۔ آج کون لوگ ہیں جو ان شہادتوں کے سامنے حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عند کی شان میں گفتگو کرتے

ایک دن حضرت ابوسفیان بڑا نے اپنے بیٹے حضرت معاویہ بڑا ہو کو دکھے کر فرمایا معاویہ کا سر بردا ہے اور بیر سرداروں کی علامت ہے۔ یہ قوم کا سردار ہوگا۔ آج شیعہ حضرات حضرت عمار یا سررضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ایک روایت پیش کرتے ہیں کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا کہ تہیں باغیوں کی ایک بتماعت قتل کرے گی اور وہ جنگ سفین میں قتل ہوئے تھے اور جضرت معاویہ بڑا ہے کے ساتھیوں نے آپ کو شہید کیا تھا۔ للذا وہ باغی تھے۔ ہم

اس کا جواب قرآن پاک کی اس آیت کریمہ کو پیش کر کے دینا چاہتے ہیں۔ وان طائفنان من المومنین ان دونوں جماعتوں کو کیساں مومن قرار دیا ہے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنه کی خطا اجتمادی تھی۔ جو بغاوت یا سرکش نمیں کمی جاسمتی۔ اجتمادی خطاء پر بھی جمتمہ کو ایک نیکی کا ثواب ماتا ہے۔ آپ کے اس اجتمادی فیلے کو بہت سے صحابہ کرام نے پند کیا تھا اور آپ کا ساتھ دیا تھا۔

حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے بخوشی اپنی ظافت کی ذمہ داریاں حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو سونپ دی تھیں۔ کیا آپ ایک باغی کے ساتھ ایبا سلوک کر کتے تھے۔ ہر روایت نمایت صحت اور سند کے ساتھ بیان کی گئی ہی۔ ان اہل مکہ اخر جوا رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم فلا تکون الخلافة فیہم ابدا وان اہل المدینہ قتلوا عثمان فلا تعود الخلافة فیہم ابدا وین کمہ والوں نے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو اپنے شرے نکال دیا تھا۔ ان میں سے کوئی فلافت کا حقد ار نہ ہو سکا۔ مدینہ والوں نے حضور سلی اللہ تعالی عنہ کو شہید کیا تھا ان میں بھی مدینہ والوں نے حضوت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ کو شہید کیا تھا ان میں بھی خلافت نہ آئی۔ مکہ والوں نے حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو نکال دیا ان میں خلافت نہ آئی۔ مکہ والوں نے حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو نکال دیا ان میں خلافت پر آئے جو خلوت کا استحقاق سلب ہو گیا۔ صرف وہی کمی حضرات منصب خلافت پر آئے جو خضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے ساتھ مکہ چھوڑ کر مدینہ منورہ میں قیام پذیر ہوئے تھے۔

قتل حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عند کے بعد کسی مدنی کو ظافت نہ ملی۔ اب شام کے امیر حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عند ہی ظافت کے مستحق تھے۔ حضرت ابن زبیر رضی اللہ تعالی عند کچھ عرصہ کے لئے ظیفہ رہے مگر ان کی ظافت صرف مکہ تک محدود تھی اور ان کی ظلافت کو علی الاعلان کسی نے نہ

تسلیم کیا نہ آج تک ان کی خلافت کا ذکر آیا ہے۔ خلافت راشدہ کے بعد اگر کسی کیا نہ آج حصے میں خلافت یا امارت آئی ہے وہ حضرت امیر معاویہ رضی الله بنائی عند تھے۔

حضرت ابن عباس رضی الله تعالی عنما فرماتے ہیں قال مارائیت احداً من الناس بعد رسول الله صلی الله علیه و آله وسلم اسور من معاویة حضور نبی کریم صلی الله علیه و آله وسلم کے بعد میں نے حضرت معاویه علی جاہ و جلال کا امیر نہیں دیکھا۔ وہ اپنی سیادت و قیادت کی وجہ سے درجہ کمال کو پنچ تھے۔ وہ جامع صفات تھے جو علم علم اور کرم کو اپنی جلو میں لے کر پنچ تھے۔

حضرت الممش رضی اللہ تعالی عند کی ایک روایت ہے قال لورائنہ معاویۃ لقلنم هذا المهدی اگر تم حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عند کو دیکھو تو زبان ہے کہ دو کہ یہ مهدی ہیں۔ یاد رہے کہ حضرت المحش رحمتہ اللہ علیہ تابعین میں ہے بوے جلیل القدر بزرگ ہوئے ہیں۔ آپ کا حضرت امیرمعاویہ وضی اللہ تعالی عند کے متعلق ہے قول برا اہم ہے۔ آپ کی روایتوں پر غور کیا جائے تو ہم اس نتیجہ پر کینچتے ہیں کہ حضرت معاویہ واللہ مهدی ہے اور مهدی وہ ہوتا ہے جو اپنے تمام اعمال و اقوال میں ہدایت یافتہ ہو۔

#### حضرت اميرمعاويه ولله راوي احاديث تق

محدثین کی تحقیق کے مطابق حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے ایک سو ساٹھ احادیث نبوی روایت کی گئی ہیں۔ ان میں ہے تریسٹھ (۱۲۳) احادیث بخاری اور مسلم میں موجود ہیں۔ جب آپ کی موت کا وقت قریب آیا تو آپ نے این علیہ و آلہ وسلم تو آپ کی این سیدالانبیاء صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم

کی قیص مبارک ہے۔ جے آپ طائیا اپنے جم اطهر پر بہنا کرتے تھے۔ مجھے سے قیص کفن کے طور پر بہنائی جائے۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے تراشیدہ ناخن میں نے فلال جگہ سنبھال کر رکھے ہیں سے ناخن میری آ تھول پر جما دینا۔ بس پھر مجھے میرے اللہ کے حوالے کر دینا۔ مجھے حضور نبی کریم رحمتہ للعالمین صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے سے تبرکات نجات دلائیں گے۔ حضرت المرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ ۵ رجب المرجب ۸۲ ججری کو فوت ہوئے تھے۔ المرجب المرجب المرجب کا ججری کو فوت ہوئے تھے۔ المرجب ا

# حضرت امیرمعاویہ بالی پر طعنہ زنی کرنے والوں کو جوابات

حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کی ذات پر بہت سے جاہل لوگ اپنی جمالت کی وجہ سے اعتراضات کرتے رہتے ہیں۔ شیعہ حضرات خاص طور پر ان کے خلاف بے سروپا باتیں کرتے رہتے ہیں۔ اگرچہ ہم ایسے مطاعن کا جواب سابقہ صفحات پر وے آئے ہیں تاہم ایسے لوگوں کے اعتراضات پر ایک نظر ڈالنی ضروری جانتے ہیں۔

مسلم شریف میں حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالی عنما کی ایک روایت ہے کہ میں بچپن میں اپنے ہم عمر لڑکوں سے کھیل رہا تھا۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم وہاں ہی تشریف لے آئے۔ بیج بھاگ کر چھپ کئے گر آپ نے مجھے کندھوں سے پکڑ کر فرمایا' جاؤ' معاویہ کو بلا لاؤ۔ میں گیا' واپس آکر کما یارسول اللہ طہیم ا معاویہ تو کھانا کھا رہے ہیں۔ آپ نے دوبارہ کما جاؤ اور معاویہ کو میرے پاس لاؤ۔ میں دوبارہ گیا اور واپس آکر عرض کی وہ تو ابھی تک کھانا کھا رہے ہیں۔ آپ نے فرمایا اللہ اس کے پیٹ کو سیر نہ کرے۔ اس حدیث پاک کو من من کر جابل لوگ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو اس حدیث پاک کو من من کر جابل لوگ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو اس حدیث پاک کو من من کر جابل لوگ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو

"پیٹو" کہتے ہیں۔ عالا نکہ اس موقعہ پر حضرت امیرمعاویہ والجھ کا کوئی قصور نہیں۔
صرف حضرت ابن عباس بار بار جاتے اور د کھھ کر واپس آجاتے۔ نہ حضور طاقیظ کا پیغام پنچاتے اور نہ بتاتے کہ حضور طاقیظ بلا رہے ہیں۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے یہ بات حضرت کی نافرمانی یا دیر سے آنے کے لئے نہیں کسی بلکہ آپ کا کھانا دیر تک کھانے کی وجہ سے کسی ہے۔ دیر تک کھانا کھانے کا مطلب زیادہ کھانا نہیں بلکہ آہستہ آہتہ سلیقے سے کھانا مراد ہے۔ یہ قابل معلیہ اعتراض بات نہیں ہے۔ ہاں اگر حضرت معاویہ والح کو حضور نبی کریم صلی اللہ عشور طاقیظ کا پیغام پہنچ جاتا اور وہ دیر کرتے تو قابل اعتراض بات تھی۔ حضور طاقیظ کا پیغام سی کریا آپ کے بلانے کی آواز س کرتو صحابہ کرام نماز چھوڑ کر حاضر ہو جایا کرتے تھے۔

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے بعض او قات کی صحابہ کرام بلکہ ازواج مطہرات کے لئے بھی ایسے الفاظ استعمال کئے ہیں۔ ایک سحابی کو فرمایا نربت یہ نیرا واہنا ہاتھ فاک آلود ہو۔ ازواج مطہرات کو عقری خلقی جیسے الفاظ فرمایا کرتے تھے۔ یہ دعائیہ الفاظ ہیں' زجر و تو نیخ نہیں ہے۔ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ تو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آل و سلم کی نگاہ میں فقیہ ہیں' ہادی ہیں' مہدی ہیں۔ جو لوگ آپ کو الزام دیتے ہیں وہ یہ خیال نہیں کرتے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کو حضرت معاویہ یہ خیال نہیں کرتے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کو حضرت معاویہ بیٹو ہے اتنا تعلق فاطر ہے کہ آپ انہیں بلانے کے لئے بچے کو بار بار بھیجی رہے ہیں۔ بچہ آگر کھانا کھاتے دکھے کر واپس آبا ہے تو اس میں حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کا کیا قصور ہے۔ حضور رحمتہ للعالمین صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی شفقت دیکھے کہ آپ کو بار بار بلا رہے ہیں۔

شیعہ حضرات ایک اور اعتراض کرتے ہیں وہ امام نووی کی ایک

روایت بیان فرماتے ہیں کہ "جب تم معاویہ کو میرے نزدیک دیکھو تو اسے فور آ

قبل کر دو۔" شیعہ کہتے ہیں کہ اس حدیث کو امام ذہبی نے بھی نقل کیا ہے۔ یہ

تمام باتیں شیعوں کی بنائی ہوئی باتیں ہیں۔ ان میں حقیقت کا کوئی شائبہ نہیں

ہے۔ یہ شیعوں کی گھڑی ہوئی حدیثیں ہیں۔ اگر یہ اعادیث صبح ہوتیں تو صحابہ

کرام نے اس پر عمل کیوں نہیں کیا۔ اگر یہ حدیث متقد ہوتی "صبح ہوتی" بچی

ہوتی تو صحابہ کرام اس پر ضرور عمل کرتے اور نہیں تو حضرت علی کرم اللہ وجہ شیر خدا تھے اس پر ضرور عمل کرتے اور نہیں تو حضرت علی کرم اللہ وجہ شیر خدا تھے اس پر ضرور عمل کرتے۔ ان کے ساتھ ہزاروں صحابہ تھے۔ ابوموی اشعری عمرو بن العاص رضی اللہ تعالی عنما جیسے جانبازوں کی ایک کیر ماعت موجود تھی۔

حضرت علی کرم اللہ وجہ نے حضرت امیر معاویہ وہ سے صلح کر لی تھی۔ ان کے بیٹے حضرت حسن رضی اللہ تعالی عند ان کے جن میں خلافت سے رستبردار ہو گئے۔ ان حضرات نے بھی حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عند سے اختلاف نہیں کیا' صلح صفائی ہے رہے۔ آج کا شیعہ اپنی بدیا طنی کا مظاہرہ کرتے ہوئے طرح طرح کی باتیں بنا تا رہتا ہے۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ طیفہ برحق کی حیثیت ہے اسلامی ممالک کے حکمران رہے۔

شیعہ حضرات ایک اور اعتراض کرتے ہیں کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے حضرت عمار یا سر رضی اللہ تعالی عنہ کے لئے فرمایا تھا کہ تہیں باغی قتل کریں گے۔ جن لوگوں نے حضرت عمار رضی اللہ تعالی عنہ کو قتل کیا تھا وہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے حامی تھے۔ یہ من گھڑت افسانہ را فنیوں اور شیعوں کو بی زیب ویتا ہے۔ اکثر شیعہ افسانہ نگار حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ کی ایک روایت نقل کرتے ہیں جس میں حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا کہ بنوامیہ برے قبیلے سے تعلق رکھتے ہیں۔ چو نکہ

حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عند بنوامیہ میں سے تھے وہ بھی برے مخفص بیں۔ اس لئے وہ خلافت یا امارت کے اہل نہیں ہیں۔

شیعوں کا یہ اعتراض ان کی جمالت اور حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ سے تعصب کا بتیجہ ہے۔ ہم ان معترضین سے پوچھے ہیں کہ اگر واقعی اس حدیث پاک سے بنوامیہ برے شے تو حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عنہ کے متعلق کیا کہیں گے جن کے عقد میں حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے اپنی دو بیٹیاں دیں۔ آپ کو محبوب ترین صحابی قرار دیا اور آپ کی خلافت کو تمام صحابہ رسول اور اہل بیت نے متفقہ طور پر تشلیم کیا تھا۔ اس طرح حضرت تمرین عبدالعزیز رحمتہ اللہ علیہ بھی بنوامیہ کے فرد تھے۔ ان کی خلافت' امارت اور فضیلت سے کسی کو بھی انکار نہیں۔ کیا یہ حدیث صحابہ کرام سے سامنے نہیں آئیں۔ کیا ایہ اہل بیت کی نظروں سے نہیں آئیں۔ کیا یہ اہل بیت کی نظروں سے اور جھل رہی۔ صوف شیعہ افسانہ نگاروں نے انہیں و حونڈ نکالا تھا۔

حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ جب امارت کے منصب پر فائز ہوئے تمام صحابہ رسول اللہ طافیم نے آپ کی امارت کو تشلیم کیا تھا۔ اگر وہ باغی شے ' تو ساری امت مسلمہ اس بغاوت پر خاموش کیوں رہی ؟

شیعہ مور خین حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو اس بات پر مجرم قرار دیتے ہیں کہ آپ نے اپنے بیٹے یزید کو نامزد امیر مقرر کر دیا تھا حالا نکہ سے طریقہ کار خلافت راشدہ کے دوران مجھی اختیار نہیں کیا گیا۔

ہم ان حفرات کو جواب میں یمی کمیں گے کہ خلافت راشدہ کے بعد امارت ہی خلافت کی ایک شخل مختی۔ حضرت ذوالقرنین 'حضرت سلیمان 'حضرت بوسف علیمم السلام اگر چہ بادشاہ اور سلطان وقت تھے گران کی خلافت سے انکار نمیں کیا جاسکتا۔ اگر حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ امارت اور بادشاہت

کے نام ہے پکارے جاتے ہیں تو سابقہ انبیاء کرام بھی ای لقب ہے اللہ تعالی کے ادکانات کی نیابت کرتے رہے ہیں۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے فرمایا کہ خلافت راشدہ ( خیرالقرون قرنی ) کے بعد بادشاہت اور ابارت کا دور ہو گا۔ للذا خلافت اور ابارت میں فضیلت کے لحاذ ہے تو بات تنظیم کی جاسمتی ہے۔ گر مکی انظامات اور اسلامی خدمات و فقوعات کے پیش نظر اسے حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی خلافت ہی کہا جائے گا۔ ابارت اور بادشاہت میں اولاد کو اپنا جانشین بنانا قابل اعتراض بھی نہیں اور خلاف روایت بھی نہیں۔ حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے خلافت کو بادشاہت کما اور اس سلسلہ میں۔ حضور صلی اللہ تعالی عنہ کی امارت اور بادشاہت تو حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے خلافت کو بادشاہت تو حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے خلافت کو بادشاہت تو حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے خلافت کو بادشاہت تو حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے خلافت کو بادشاہت تو حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے خلافت کو بادشاہت تو حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے خلافت کو بادشاہت تو حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کے خلافت کو بادشاہت تو حضور صلی اللہ عنہ کی امارت اور بادشاہت تو حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی ابارت اور بادشاہت تو حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی ابارت و آلہ و سلم کی ابارت ہو گائے۔

ووسری بات زبن نشین رہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عند کا فلیلہ بادل نخواستہ اور لقدیر خداوندی کے طور پر تھا۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عند نے ایک بار کما تھا کہ اگر مجھے میرے بیٹے کی مجبت مجبور نہ کرتی تو میں ایبا فیصلہ نہ کرتا۔ پھر یخر ج الحقی من المعبت و یخر ج المعبت من اللہ فیصلہ نہ کرتا۔ پھر یخر ج الحقی من المعبت و یخر ج المعبت من اللہ فیصلہ نہ کرتا۔ پھر یخر ج الحقی من المعبت مردہ آتے ہیں۔ عالم ہونا اسی آیت کریمہ کی تفییر ہے۔ ابو جمل سے مکرمہ بالل اور جائل سے عالم ہونا اسی آیت کریمہ کی تفییر ہے۔ ابو جمل سے مکرمہ باللہ اور جائل ہے عالم کوئن ہیں تاہے۔ حضرت معاویہ بڑی ہے بزید جیسا منحوش بیٹا بھی مائٹ آتا ہے۔ یہ اللہ تعالی کی قدرت کی نشانی ہے۔ ابو جمل کی نجوست اور کفر سے آتا ہے۔ یہ اللہ تعالی عنہ پر نہیں تھے۔ اسی طرح حضرت میں اللہ تعالی عنہ پر نہیں جوا تھا۔ با او قات میں مواقعا۔ با او قات میں بور گوں کی اولاد منحوس اور نالا کی جو تی ہے۔ پھر قرآن مجید نے اولاد کو سابقین بزر گوں کی اولاد منحوس اور نالا کی جو تی ہے۔ پھر قرآن مجید نے اولاد کو نشنہ بھی قرار دیا ہے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کا یہ بیٹا پزید ایک فشنہ نہی قرار دیا ہے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کا یہ بیٹا پزید ایک فشنہ نہی قرار دیا ہے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کا یہ بیٹا پزید ایک فشنہ نہی قرار دیا ہے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کا یہ بیٹا پزید ایک فشنہ نہی قرار دیا ہے۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کا یہ بیٹا پزید ایک فشنہ

تھا۔ گراللہ تعالیٰ کی نقدر کو کوئی موڑ نہیں سکا ہے۔

بم يهال صلوة مسعودي اور مولوي محمد عبدالله لاجوري متولف "بإرال انواع" كاحواله دية بين- حضرت اميرمعاويه رضى الله تعالى عنه سے حضور نبي كريم صلى الله عليه وآله وسلم نے فرمايا كه جو شخص حضرات حسنين رضى الله تعالی عنما سے بغض رکھے وہ میرا محبوب نہیں ہو سکتا۔ آپ نے یہ بھی فرمایا کہ تمهاری اولادے ایک شخص ایا بھی ہو گاجو میری اولادے وشمنی رکھے گا۔ حفرت امیرمعاوی رضی الله تعالی عنه نے حضور رحمت للعالمین صلی الله علیه و آلہ وسلم کی بیر بات سنی تو کانپ گئے اور بیر ارادہ کر لیا کہ اس دن کے بعد اپنی بوی سے صحبت نہیں کریں گے تاکہ اولاد پیرا ہی نہ ہو۔ مگر ایک وقت آیا کہ آپ ایک ایے مرض میں مثلا ہو گئے کہ طبیبوں نے اس کاعلاج عورت سے جماع كرنا تجويز كيا۔ آپ نے ايك بوڑھى عورت سے نكاح كيا اور صحب كى ا آپ کا خیال تھا کہ اس عمر میں اس عورت سے اولاد نہیں ہو سکتی۔ مگر وہ عورت حاملہ ہو گئی اور بزید پیدا ہوا۔ جب وہ جوان ہوا تو آپ نے بزید کو بلایا اور اہل بیت کی فضیلت بیان فرمائی اور اے وصیت کی کہ وہ اہل بیت کے ہر فرد کا احرام کر آ رہے گا۔ بزید نے ای وقت انکار کر دیا کہ میں اہل بیت سے محبت نمیں کر سکتا۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے اس وقت حضرت حسنین رضی الله تعالی عنه کی خدمت میں ایک قاصد بھیجا اور دونوں شنرادوں کو ا بن پاس بلایا اور عرض کی که میں سخت بیار ہوں الاجار ہوں اس تشریف لا كر جھ پر احسان فرمائميں۔ ان كے خواہش تھى كە يزيد كے اس جواب كے بعد حضرت حسین رضی الله تعالی عنه کو خلافت کے لئے نامزد کر دیا جائے۔ مگریزید نے یہ بات معلوم کرتے ہوئے اس قاصد کو راہتے ہی میں قبل کروا دیا۔ حضرت معادیہ رضی اللہ تعالی عند انقال کر گئے۔ ایک عورت زینب نای نمایت

خوبصورت اور خوش شکل تھی بزید نے اسے اپنے نکاح کے لئے پند کیا۔ گر دو سری طرف اس عورت نے حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ سے شادی کر لی۔ بزید حسد سے جل اٹھا اور آپ کو ایک سازش کے ذریعے مروا دیا۔ یہ واقعہ "نورالعین فی مشہد انحسین" مولفہ امام ابواسحاق اسراینی قدس سرہ جو ۲۰۳۳ ججری کو فوت ہوئے تھے ورج ہے۔

ام جلال الدین سیوطی رحمته الله علیه آپ کو استاد مانتے ہیں۔ آپ فرماتے ہیں کہ جب حضرت معاویہ رضی الله تعالی عنه کی خلافت کو تمام ممالک اسلامیہ نے سلیم کر لیا اور ان کا اقتدار قائم ہو گیا تو حضرت حسین رضی الله تعالی عنه اپنی عنه ایل عنه ایل و عیال سمیت و مشق میں قیام پذیر ہے۔ وہ حضرت معاویہ رضی الله تعالی عنه رضی الله تعالی عنه ان سب کے لئے برے احرام اور تعظیم بجالائے۔ جر ایک کو احرام اور عزت ان سب کے لئے برے احرام اور تعظیم بجالائے۔ جر ایک کو احرام اور عزت کے بختا ہو مین رضی الله تعالی عنه کہ علی عنہ کے باتھ سے باند نه کرتے ہے۔ ان کے عظم کو سر جھاکر سلیم کرتے اور اپنا ور عزت کا علم دے وار اپنا و ظیفہ باتھ حضرت حسین رضی الله تعالی عنه کے باتھ سے بلند نه کرتے ہے۔ ان کے وظیفہ و سر جھاکر سلیم کرتے اور تمام لوگوں سے پہلے اہل بیت کے افراد کو وظیفہ و سے جھے۔ جب تک اہل بیت سوار نه ہوتے آپ اپنی سواری پر نه بیٹھے تھے۔ جب تک اہل بیت سوار نه ہوتے آپ اپنی سواری پر نه بیٹھے تھے۔ آپ بیت کو اپنی پاس کرسی پر نہ بیٹھے تھے۔

ای دوران آپ بیار ہو گئے۔ بیاری کا زور بردھتا گیا۔ زندگی کی امید خربی تو برید کو موت آئی ہے۔ موت خربی تو برید کو اپنے پاس بلایا اور کما دیکھو! ہر ایک کو موت آئی ہے۔ موت ایک لمحہ کے لئے بھی آگے چھپے نہیں ہوتی۔ میری موت کا وقت آگیا ہے۔ بزید لیے لیے بھی کون ہو گا؟ آپ نے فرمایا تم خلیفہ ہو گے۔ لیکن یاد رکھو میں تہیں وصیت کرتا ہوں کہ رعیت کے ساتھ عدل و انساف لیکن یاد رکھو میں تہیں وصیت کرتا ہوں کہ رعیت کے ساتھ عدل و انساف

رنا۔ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ تمام انسانوں سے دریافت کرے گاکہ اس نے تم سے کیا انساف کیا تھا۔ پھروہ جے چاہ گاجنت میں داخل کرے گا۔ ظالم بادشاہ کو ان کے سامنے دو زخ میں پھیننے کا حکم دے گا۔ اے بینے! تہمارے پاس تین قتم کے لوگ آئیں گے۔ اپنے سے بوے کا باپ کا سا ادب دینا اور اپنے ہم عمر لوگوں سے اپنے بھائیوں کی طرح سلوک کرنا اور اپنے سے چھوٹے کو بیٹے کی طرح شفقت دینا۔ تمام معاملات میں اللہ تعالیٰ سے وُرنا تم کتنا بھی چھپ کر کوئی کام کرو اللہ تعالیٰ سے پوشیدہ نہیں ہو سکتا۔

### حفرت معاویہ والحد برید کو وصیت کتے ہیں

میں تہیں خصوصی طور پر وصیت کرتا ہوں کہ اہام حیین رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور ان کے اہل ہیت' ان کی اولاد' ان کے ہمائیوں کی اولاد' ان کے تعائیوں کی اولاد' ان کے قبیلے کے لوگوں اور خاص طور ہے بنوہاشم کے افراد ہے حسن سلوک ہے بیش آنا۔ لوئی کام ان کے مشورہ کے بغیر نہ کرنا۔ ان کا تھم تنلیم کرنے میں عزت جانا۔ ان کے ہاتھ اپنے سر پر رکھنا۔ اگر کھانا کھانے بیٹھو تو ان سے پہلے شروع نہ کرنا۔ اپ سی فرد پر ان سے پہلے خرج نہ کرنا۔ بنوہاشم ہر حالت میں ہم پر فائق بیں۔ خلافت کا حق صرف اہام حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو ہے۔ ہم تو فائق بیں۔ خلافت کے لئے آئے ہیں اور اسے اہام حسین مرضی اللہ تعالیٰ عنہ کو ہے۔ ہم تو اس مرف اہام حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو ہے۔ ہم تو اس مرف انتہ تعالیٰ عنہ کے ہرد کر دینا چاہئے۔ یہ اہل بیت کا حق ہے ہم تو اس خانہ ان کے خلام کی حیثیت سے کام کرتے ہیں۔

اے بیٹا! جب بھی خرچ کرو حضرت حسین بڑھ کو اپنے اخراجات سے رگنا دیا کرو۔ اگر وہ ناراض ہو گئے تو اللہ تعالی کا غضب نازل ہو گا۔ اللہ تعالی کے حبیب مڑیزم کا غضب نازل ہو گا۔ یاد رکھو! حضرت حسین رضی اللہ تعالی عنہ

کے جد امجد ہی کی شفاعت سے ہماری بخشش ہونی ہے۔ وہ تمام اگلے پیچیلے لوگوں
کی شفاعت فرمائیں گے۔ آپ مائیئم شفاعت عظمیٰ کے مالک ہیں۔ جو تمام جنات
اور انسانوں کے لئے ہے۔ ان کے والد حضرت علی کرم اللہ وجہ قیامت کے
دن وض کو شرکے مالک ہوں گے۔ وہ لوائے الحمد کا پرچم تھائے ہوئے ہوں
صردار ہوں گی۔ ہم انہیں کے وسیلہ سے ہخشے جائیں گے۔
سردار ہوں گی۔ ہم انہیں کے وسیلہ سے ہخشے جائیں گے۔

## شيعه مصنفين كى بدديانتي

شیعہ مستفین کی عادت ہے کہ وہ اپنے بغض کو چھپا نہیں سکتے۔ وہ اپنی تحریوں میں بددیانتیاں کرتے رہتے ہیں بلکہ تاریخ اور تذکرہ میں بھی ترامیم کرتے جاتے ہیں۔ اس وصیت کے الفاظ میں بھی '' کتاب الشدا'' کے مصنف نے بزید پلید کے واقعات اور کردار کو حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ سے منسوب کر دیا ہے۔

مامون الرشید نے حضرت امام علی رضا موی رضی الله تعالی عنه سے صلح کا عمد کیا اور حضرت امام طابع نے بھی اس صلح نامه پر دستخط کئے اور اس کاغذ کی بہت پر بھی لکھ دیا کہ میں اس عمد پر قائم ہوں۔ گر شیعوں نے اپنی ساب " جفر الجامع " میں اس کے بالکل بر عکس لکھا ہے کہ مجھے معلوم نہیں کہ تم میرے ساتھ کیا سلوک کرو گے۔ الله تعالی کا تھم فیصل ہو تا ہے وہ کشائش میرے ساتھ کیا سلوک کرو گے۔ الله تعالی کا تھم فیصل ہو تا ہے وہ کشائش وین وال ہے۔ پھر بھی میں امیرالمو منین کی اطاعت کرتا رہوں گا۔ الله تعالی مجھے آفات سے بجائے۔

اس عمد پر جب دو سال گزر گئے تو مامون الرشید پر شقاوت نے غلبہ کیا وہ اپنے معاہدہ پر نادم ہوا اس کے دل میں کئی قشم کے برے ارادے اٹھنے ورند آپ اہل بیت کا بے پناہ احترام کرتے تھے۔ ان کی یہ تقدیری تکست آگے چل کر اہل بیت کو عظیم درجات چل کر اہل بیت کو عظیم درجات طے۔ امام موئی رضا رضی اللہ تعالی عنہ کا واقعہ بھی تقذیر کی ایک چال ہے۔ طے۔ امام موئی رضا رضی اللہ تعالی عنہ کا واقعہ بھی تقذیر کی ایک چال ہے۔ آپ نے صبر فرمایا 'شمادت کا رہے پایا۔

# شیعہ مصنفین کے جھوٹے واقعات

شیعہ حضرات نے اپنی کتابوں میں بے شار جھوٹے واقعات بیان کے بیں جن کا کوئی جُوت نمیں ماتا۔ امام حسن رضی اللہ تعالی عنہ کو حضرت امیر معاویہ بیٹی نے زہر ولا ویا۔ طالا نکہ یہ حرکت بزید پلید کی تھی۔ " تاریخ ظافاء" میں اس واقعہ کو تفصیل کے ساتھ بیان کیا گیا ہے کہ جعدہ بنت اشعث فافاء" میں اس واقعہ کو تفصیل کے ساتھ بیان کیا گیا ہے کہ جعدہ بنت اشعث نے بزید کے کہنے پر زہر دیا تھا۔ وہ بزید سے نکاح کے لئے بیتاب تھی۔ یمی بات «شمس التواریخ" کے صفحہ ۱۳۳۵ جلد چارم میں درج ہے کہ آپ کی بیوی جعدہ نے بزید بن معاویہ کے ورغلانے پر حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ کو زہر دے دیا۔ " صوائق محرقہ " کے مصنف نے بھی زہر خوانی کا واقعہ بزید کی شہ پر دے دیا۔ " صوائق محرقہ " کے مصنف نے بھی زہر خوانی کا واقعہ بزید کی شہ پر بیان کیا ہے۔ حضرت شاہ عبدالعزیز محدث وہلوی رحمتہ اللہ علیہ نے بیان کیا ہے۔ حضرت شاہ عبدالعزیز محدث وہلوی رحمتہ اللہ علیہ نے "سرالشاو تین" میں بھی ایسا ہی کا صاحب۔

ان معترکتابوں کی تحریروں کے باوجود شیعہ اپنی طرف سے قصے بناتے جاتے جیں اور حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ پر الزام تراشی کرتے جاتے ہیں۔ اس اور جھوٹی کمانیوں سے اپنی کتابوں کے صفحات سیاہ کرتے جاتے ہیں۔ اس طرح شیعہ مصنفین نے حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے بغض کی وجہ سے آپ کا علیہ بیان کرنے ہیں بھی رکیک الفاظ بیان کئے ہیں۔ " تاریخ ظفاء" کے مصنف نے حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو ایک طویل القامت '

گئے۔ ایک افطاری کے وقت اس نے حضرت امام رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو اپنے وسترخوان پر بلایا' آپ کے سامنے انگوروں کا ایک خوشہ رکھا جس میں زہر ملایا گیا تھا۔ آپ نے چند دانے کھائے' گھر پہنچتے ہی زہر نے اثر کیا اور آپ شہید ہو گئے۔ یہ واقعہ ۹ رمضان المبارک ۲۰۱۳ بجری کو رونما ہوا تھا۔ اناللہ وانا الیہ راجعون ' ہم نے یہ واقعہ " مصباح الجفر " کے صفحہ ۱۰ سے ۱۲ تک لیا ہے۔ مولانا روم ریولی موت کے فلفہ پر کتنا مجیب تبصرہ فرماتے ہیں ۔

چوں قضا آیر طبیب المبہ شود آل دوا در لفع خود گراہ شود

از قضا سراتگییں صفرا شود روغن بادام خشکی می کند

از لمیله قبض شد اطلاق رفت آب آتش را مدوشد بم چوتفت

" قضا کے سامنے ہر چیز تیج ہو جاتی ہے۔ طبیب علاج کے وقت بے وقوف بن جاتا ہے۔ ہر چیز اپنا اثر کھو میٹھتی ہے اور انسان ہے بس ہو کر رہ جاتا ہے۔"

### حضرت معاویہ پیلھ تقتریر خداوندی کی زومیں

ان حالات میں حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ بھی قضا کے تھم کے سامنے ہے ہی ہو گئے تھے ورنہ نہ وہ یزید کی جانشینی پر راضی تھے۔ نہ اہل بیت سے انہیں نارانسگی تھی۔ وہ امیر شام تھے' انہوں نے اپنی زندگی میں اسلامی سلطنت کو دور دور تک چھیلا دیا تھا۔ مگروہ یزید کے اعمال اور عادات پر قابو نہ پا سکے۔ تقدیر نے ان کی تمام تدامیر اور سیاسی بھیرت کو پس پشت ڈال دیا

سفید رنگ اور خوبصورت انسان لکھا ہے جن کی ہیبت ہے آپ کے دعمن کا پہتے ہے گرشیعہ مصنفین لکھتے ہیں کہ حضرت معاویہ واقع کی آئھیں سبز تھیں 'شکل وراؤنی تھی۔ ان بد بختوں کو یہ معلوم نہیں کہ وراؤنی شکل تو دشمنوں کے لئے تھی اشداء و علی الکفار کا مظمر تھی۔ اپنوں کے لئے تو آپ رحماء بین تصویر تھے۔ اگر حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کا طیمہ ایسا ہو آ جیسا شیعہ بیان کرتے ہیں تو نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم آپ کو احلم امنی درمیری امت کا علیم ترین فخص "نہ فرماتے۔

#### غنية الطالبين من فيانت

کتابوں میں خیات اور از خود ترمیم کا سلسہ زمانہ قدیم سے چل رہا ہے۔ حضرت خوث اعظم سیدنا شیخ عبدالقادر جیلائی رحمتہ اللہ علیہ کی کتاب "غنیہ الطالبین" میں یوں تحریف کر دی گئی کہ حفیہ کو مرجیہ بنا دیا گیا ہے۔ "تغییر عزیزی" میں بعض غیرمقلدین نے ویکون الرسول علیہ کہ شھیدا کی تغییر کو ہی اڑا دیا ہے۔ جو لوگ خود نور نبوت کے عقیدہ سے محروم ہیں چنانچہ انہوں نے "تغییر عزیزی" میں ترمیم کر دی۔ مجربات امام سیوطی سے حضور مرشیع سے استغاث کے تمام اشعار اور عبارات ختم کر دی گئی ہیں۔ حافظ محمد کاموی اپنی "تغییر مجری " میں شاہ ولی اللہ محدث دہلوی ہیٹھ کا ترجمہ اپنی مطلب کا بنا کر پش کرتا ہے۔ وہ ذرئے کے وقت اللہ تعالی کا نام لینے پر بھی خیات کرتا جاتا ہے۔ خلیل احمد انہیں بھوی نے "براہین قاطعہ" میں ایک حدیث کو محضرت شیخ عبدالحق محدث وہلوی ہیٹھ سے منسوب کیا ہے کہ حضور نبی کریم سلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کو دیوار کے پیچھ کا بھی علم نہیں تھا۔ حالانکہ اس حدیث پاک پر شیخ نے تکھا ہے لا اھل لہ اس کی کوئی بنیاد ہی نہیں۔ مولوی حیین علی پاک پر شیخ نے تکھا ہے لا اھل لہ اس کی کوئی بنیاد ہی نہیں۔ مولوی حیین علی

وال بحجرال نے اپنے رسالہ "علم غیب" میں سور ہُ جن کی نصف آیت اڑا دی ہو لا یظھر علی غیبہ احد تو لکھتا ہے مگر الا من ارتضبی من رسول کو ہضم کر جاتا ہے۔ یہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے علم غیب سے بغض کا نتیجہ ہے۔

کی طال وہایوں کے بوے بوے مولویوں کا ہے۔ چھوٹے چھوٹ مولوی تو تر آن پاک کی آیات کریمہ اور اطادیث نبوی کو کتر کتر کر لوگوں کو گراہ کرتے جاتے ہیں۔ وہایوں نے سائل فقہ ' کچی روٹی' مولوی غلام رسول کی کتابوں میں بھی تحریف کرتے ہوئے نماز میں چھاتی پر ہاتھ باندھنا لکھ دیا ہے۔ جب یہ لوگ چھوٹی کتابوں میں خیانت سے باز نہیں آتے تو ان کے اکابر قرآن و اعادیث میں ترمیم کرنے سے کب شرماتے ہوں گے۔

یہ وہابی اور شیعہ تفاسیر' احادیث ان کی شروح میں دیدہ دلیری سے خیانت کرتے چلے جاتے ہیں لازاہم عام مسلمانوں سے گذارش کرتے ہیں کہ وہ ان بد عقیدہ مولویوں کے تراہم اور مرتبہ کتابوں کی تحریوں سے مختاط رہیں۔ یہ اوگ ان رافضی شیعوں سے بھی زیادہ خطرناک ہیں جو صرف تاریخ کے جھوٹے واقعات گوا کرتے تھے۔ آجکل کے وہابی تو قرآن اور احادیث پر بھی ہاتھ مار نے سے باز نہیں آتے۔ حافظ محمد تکھوی نے اپنی کتاب "انواع محمدی" میں حضور صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کو گاؤں میں جمعہ پڑھانے کی خود گھڑی ہوئی حدیث نقل کر دی ہے حالا کلہ جس گاؤں میں جمعہ پڑھانے کا ذکر کرتا ہے وہاں حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم بھی تشریف ہی نشیں لے گئے۔

شید تاریخ نگار تو بے پناہ قصے بیان کرتے جاتے ہیں۔ "شس التواریخ" میں کئی جھوٹے واقعات درج کر دیتے ہیں۔ ان دنوں ایک شیعہ انتاعش مولوی احمر علی کر بلائی مولف رسالہ " ماہیہ معاویہ" بے بناہ جھوٹے

حوالے درج کرتا جاتا ہے۔ اگر کسی کتاب کا حوالہ دیتے بھی ہیں تو لا تقربوا الصلوة میں بے نمازیوں کی حفاظت کرتے جاتے ہیں۔ حضرت امام احمد بن حجر کلی رحمتہ اللہ علیہ نے "تطمیر البخان" کھی ہے جس میں حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ پر طعن کرنے والوں کی زبردست گرفت کی ہے یہ لوگ اس کی عبارات میں بھی خیات کرتے جاتے ہیں۔ " ماہیہ معاویہ" کا مولف اس کی عبارتوں کو آگے ہیجھے کر کے زہر افشانی کرتا جاتا ہے۔

## صحابہ کرام پر کفریہ فتوے

ید لوگ اللہ تعالی سے نہیں ڈرتے۔ حضرت ابوسفیان جھ ایمان لاکے اور مسلمانوں اور صحابہ رسول میں شامل ہوئے۔ ان کی بیوی ہندہ ایمان لائیں اور مسلمانوں میں شامل ہوئیں۔ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ صحابہ کرام میں بلند درجہ پر فائز تھے۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے قربی صحابی تھے۔ کاتب وتی تھے 'بادی و مہدی تھے۔ گریہ بربخت لوگ ان حضرات کی شخیر کاتب وتی جے 'بادی و مہدی تھے۔ گریہ بربخت لوگ ان حضرات کی شخیر کرتے جاتے ہیں۔ ایک ایک صحابی کا آہستہ نام لے کر عوام کا ایمان تباہ کرتے جاتے ہیں۔

مور نیین مختلف جھوٹے واقعات بیان کرتے رہتے ہیں۔ صحابہ کرام کے خلاف باتیں کرتے رہتے ہیں اور اہل ایمان کو بد خلن کرتے رہتے ہیں۔ صحابہ کرام کے اعمال اور فضائل ظنی نہیں قرآن پاک ان کی شمادت دیتا ہے۔ احادیث ان کے ایمان اور فضائل کی گواہی ویتی ہیں۔ مگر آج جھوٹے افسانہ نگار اور برخود غلط مور نمین جھوٹی کتابوں سے لوگوں کو گمراہ کرتے رہتے ہیں۔

#### حضرت امیرمعاویه ولاه اوریزید پلید کے اقتدار کاموازنه

حضرت اميرمعاويه رضى الله تعالى عنه ايك صحابي رسول بي- وه

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم پر نہ صرف ایمان لائے بلکہ ساری ذندگی حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی زیر تربیت گزاری 'وہ تمام صحابہ کرام اور اہل بیت سے محبت کرتے تھے۔ انہیں خلافت کے بجائے امارت اسلامیہ کے فرائض انجام دینے پڑے تو انہوں نے نمایت دیانت اور سیاسی بصیرت سے صالات کو سنبھالا 'اندرونی اور بیرونی انتشار کو دور کیا۔ اسلامی سلطنت کی حدود کو دور دور تک پھیلا دیا۔ گریزید امت رسول اللہ طابی کا بدترین انسان تھا۔ اس فرور دور تک پھیلا دیا۔ گر جر وہ کام کیا جو مجوسی اور فرقی کرتے ہیں۔ اس کا مقابلہ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ سے کرنا اپنے آپ کو دھوکہ دینا ہے۔ یزید کے مظالم کو سامنے رکھ کر حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو برا بھلا کہنا صرف شیعوں کا ہی وطیرہ ہے۔ المسنّت و جماعت اس کام سے بری الزمہ ہیں۔

اہام ابن جمر کی رحمتہ اللہ علیہ جیسے سی مورخ بزید کو لعنت کرنے کی بجائے اہل بیت کی تعریف و تقصیف کرنے کا مشورہ دیتے ہیں۔ مردان بن تھم اہل بیت پر مظالم وھاتا رہا۔ سیدنا علی کرم اللہ تعالی وجہ کو گالیاں دیتا رہا۔ وہ ایک مروہ اور بدعتی وشمن اہل بیت تھا۔ اہام ابن حجر کمی رحمتہ اللہ علیہ ایسے بدعتی کو مسلمان ہی تصور نہیں کرتے۔ جب تک عام بدعتی کفر کا ارتکاب نہ برعتی کو مسلمان ہی تصور نہیں کرتے۔ جب تک عام بدعتی کفر کا ارتکاب نہ کرے وہ لعنت سے پاک رہتا ہے۔

#### شيعه حضرات كااعتراض

شیعہ مجملد اور مناظرین '' تطبیرالجنان '' کے حوالے سے بیہ کہتے ہیں کہ قیامت کے دن حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے خلاف استغافہ کریں گے۔ شیعوں کا یہ اعتراض حجت نہیں ہو سکتا۔ ہم سابقہ صفحات پر لکھ آئے ہیں کہ یہ دونوں صحابی مجملد تھے۔ مجملدین سے غلطی کا سابقہ صفحات پر لکھ آئے ہیں کہ یہ دونوں صحابی مجملد تھے۔ مجملدین سے غلطی کا

تس نے اجتباد میں علظی کی۔ ہم کہتے ہیں کہ خاطی فی الاجتباد بھی ماجور من اللہ

-

شیعہ حضرات کا بیہ اعتراض کہ حضرت علی اور حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنما کے ہمرای ہیشہ آپس میں جنگ و جدال کرتے رہے۔ یہ اعتراض نمایت ہی ہیودہ ہے۔ صحابہ کرام کی باہمی دوستی اور محبت کی گواہی تو قرآن باک دیتا ہے۔ اعادیث صحیحہ میں صحابہ کرام کے بے پناہ فضا کل پائے جاتے ہیں۔ ہم سنیوں میں سے کئی سادات گھرانے دیکھا دیکھی صحابہ کرام کے خلاف باتیں کرتے رہتے ہیں اور بعض صحابہ کرام کے متعلق یہ کہتے رہتے ہیں کہ صحابہ کرام میں بغض و عداوت تھی۔ معاذاللہ ثم معاذاللہ 'قرآن پاک انہیں رحماء کرام میں بغض و عداوت تھی۔ معاذاللہ ثم معاذاللہ 'قرآن پاک انہیں رحماء کرام میں بغض و عداوت تھی۔ معاذاللہ ثم معاذاللہ 'قرآن پاک انہیں رحماء کرام میں ایک دو سرے کا دعش کہیں۔

#### حضرت عمار والحد كا كروار

شیعہ حضرات نے ایک حدیث کی تاویل کرتے ہوئے حضرت کار رضی اللہ تعالی عند کی شخصیت کا ذکر کیا ہے وہ ایک حدیث رسول طاہیم بیان کرتے ہیں انہ تدعواهم الی الجنة وهم یدعونه الی النار یعنی حضرت کمار طابع ان لوگوں کو جنت کی طرف بلاتے ہیں اور یہ لوگ حضرت کمار طابع کو آگ کی وعوت دیتے ہیں۔ شیعہ مصنفین نے اس حدیث پاک کی روشنی میں یہ بتیجہ اخذ کیا ہے کہ یہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عند کے ساتھی تھے جو حضرت ممار رضی اللہ تعالی عند کے ساتھی تھے جو حضرت عمار رضی اللہ تعالی عند کے ساتھی تھے جو حضرت عمار رضی اللہ تعالی عند کو آگ کی وعوت ویتے ہیں۔

ہم نے اس صدیث پاک کو محد ثین اور محققین کے اقوال کی روشنی میں بار بار دیکھا ہے کہ یہ صدیث صحیح نہیں ہے۔ اگر صحیح ہوتی تو علائے کرام اس کی تاویل کی طرف توجہ دیتے۔ ہم بھی اس خودساختہ صدیث کی تاویل نہیں کرت' نہ اے درخور اعتناء جانتے ہیں۔ حضرت علی کرم اللہ تعالی وجہہ نے جگلہ جمل میں حضرت طلحہ اور حضرت زبیر رضی اللہ تعالی عنما کو فرمایا تھا کہ تم میرے ہاتھ پر بیعت کرنے کو تیار ہو۔ ان دونوں نے کہا ہم اس شرط پر بیعت کریے کو تیار ہو۔ ان دونوں نے کہا ہم اس شرط پر بیعت کریں گے کہ آپ حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ نے کہا ہمارے پاس خون عثمان طبی کو نان نہیں ہے۔

عبدالرزاق نے روایت کی ہے کہ حضرت زبیررضی اللہ تعالی عنہ نے فرمایا کہ جنگ جمل اور دوسرے فتنوں میں صحابہ کرام کی ایک کثیر تعداد جتلا تھی۔ ان میں سے بعض صحابہ ایسے بھی تھے جو جنگ بدر اور جنگ احد میں شرکت کر چکے تھے۔ ہر ایک نے اپنے اجتماد سے دونوں ظرفوں میں حصہ لیا اور خون بمایا تھا۔

فقیر راتم الحروف ( مولانا نبی بخش طوائی ) عرض کرتا ہے کہ جنگ جمل میں حضرت طلحہ ' حضرت زبیر' ام المومنین سیدہ عائشہ صدیقہ اور دو سرے کئی جلیل القدر صحابہ موجود ہے۔ ان کے حق میں قرآن پاک میں بنت کی خوشخبریاں موجود ہیں۔ ہم شیعوں سے سوال کرتے ہیں کہ جنہیں اللہ اپنے کام میں اور اس کا رسول اپنے خطابات میں جنتی قرار دیں تم کس بنیاد پر ان کے خلاف بد زبانی کرتے ہو۔ کیا یہ ایمان کی دلیل ہے کہ خدا اور رسول جنہیں جنتی کہیں تم ان کے خلاف بد زبانی کرتے ہو۔ کیا یہ ایمان کی دلیل ہے کہ خدا اور رسول جنہیں جنتی کہیں تم ان کے خلاف بد زبانی کرتے بھرد۔ کیا کوئی مسلمان ایسا کر سکتا ہے۔ تم وگ ضعیف اور و ضعی حدیثیں پڑھ پڑھ کر لوگوں کو گمراہ کرتے ہو۔

الی جاتم جیسے محققین نے اس حدیث کو ضعیف قرار دیا ہے مگر تم اس

حدیث کو لے کر صحابہ کرام کو سب و شنم کر رہے ہو۔ صحابہ کرام کی دونوں جماعت نے اجتماد میں غلطی کی ' جماعتوں کا جنگ و قبال اجتمادی تھا' اگرچہ ایک جماعت نے اجتماد میں غلطی کی ' خطا کی گر مجملد کی غلطی درخور اعتراض نہیں ہوتی۔ پھر جس حدیث سے تم استدلال کرتے ہو اس کا کوئی سروپاؤں ہی نہیں ہے۔

محد ثین لکھتے ہیں کہ ان جنگوں میں صحابہ کرام کے دونوں گروہ شریک تھے۔ ایک گروہ تھے، دونوں حق پر اجتماد کرتے ہوئے قتل و جدال میں شریک تھے۔ ایک گروہ قصاص خون عثمان طافح کا مطالبہ کر رہا تھا، دو سرا ایسے حملوں کو رو کئے کے لئے میدان میں نکا تھا۔ یہ دونوں گروہ اپنی ذاتی خواہش یا اقتدار کے لئے تیج آزما نہیں تھے۔ محض اللہ تعالی کی رضا کے لئے ہر سرپیکار تھے۔ یہ نظریہ تمام المسنّت کا ہے حضرت امیرمعاویہ طافی کو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے بادی قرار دیا ممدی کما اور پھر ہر کت کے لئے دعا فرمائی۔ اگر ایسا نہ ہو آ او حضرت علی کرم اللہ تعالی وجہ یہ فرماتے ....

حضرت علی رضی اللہ تعالی عند نے جنگ جمل کے دن اعلان کیا میدان جنگ جمل کے دن اعلان کیا میدان جنگ سے جماگ جانے والول کا تعاقب نہ کیا جائے۔ زخمیوں پر حملہ نہ کیا جائے۔ بتھیار ڈال وینے والوں سے تعرض نہ کیا جائے۔ ان سب کو امن میں لیا جائے۔ جو اپنے گھروں کے دروازے بند کر دیں تو ان پر بتھیار نہ اٹھائے جا کمیں۔ جو تمہارے سامنے بتھیار لے کر آئے حملہ کرے اس پر ضرور جوالی جملہ کرو۔ یاد رکھو یہ سب مسلمان ہیں' ان کا مال مال غلیمت نہ بنایا جائے۔ کسی عورت یا مرد کسی مسلمان کو غلام نہ بنایا جائے۔

حضرت ابن عمر رضی الله تعالی عنما فرمائے ہیں که رسول اکرم طیہ السلام فے فرمایا کیا تم جانے ہو کہ مستقبل میں اوگوں کے ساتھ کیا ہو گا؟ عرض کی یارسول الله طاق الله اور اس کا رسول بی بہتر جانتا ہے۔ تب نے فرمایا

میری امت کے کسی ذخی پر حملہ نہ کرنا' نہ اے قبل کرنا' ان کے قیدیوں سے دو سرے قیدیوں کی طرح سلوک نہ کرنا۔ ان کے مال کو مال غنیمت نہ بنانا۔ اس حدیث پاک کے یہ الفاظ ہیں :

ابن شعبہ نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی ایک روایت نقل کی ب کہ
آپ ہے لوگوں نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے متعلق سوال کیا۔
آپ نے بوچھاکیا وہ مشرک ہے؟ لوگوں نے کما کہ مدت ہوئی وہ شرک کی دنیا
ہے باہر نکل آیا ہے۔ آپ نے پھر پوچھاکیا وہ منافق ہے؟ لوگوں نے کما اس
میں منافقین کی ایک علامت بھی نہیں پائی جاتی۔ لوگوں نے عرض کی حضور پھر
ہمیں بتا ہمیں وہ کون ہے؟ آپ نے فرمایا وہ ہمارا بھائی ہے۔ بال اس نے ہمارے خلاف باخاوت کی ہے 'بتھیار اٹھائے ہیں۔

ہم شیعوں سے پوچھتے ہیں کہ کیا ان کے فیطے حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے فیصلوں سے زیاوہ قابل اعتاد ہیں۔ یہ حضرت علی کرم اللہ وجہ کے اقوال کے سامنے اپنی بدزبانی کو فروغ دیتے جاتے ہیں۔ وہ ایک ہادی کو گراہ گئتے ہیں۔ وہ ایک مہدی کو برا کتے ہیں۔ بلکہ بعض بدزبان تو آپ کو مشرک منافق اور ملعون تک کہ جاتے ہیں۔ ان کی کتابوں میں ایسی شرمناک عبار تیں موجود ہیں۔ کیا حضرت علی کرم اللہ تعالیٰ وجہ کسی مشرک منافق کو اپنا بھائی کہ علیہ تھے۔ مشرکوں کو تو ہر جگہ قتل کرنے کا تھم ہے۔ گر آپ نے اپنی ظلافت میں حضرت علی کرم اللہ تعالیٰ عنہ کو امیرشام بنائے رکھا۔ حضرت علی کرم اللہ وجہ نے ایک اور جگہ فرمایا '' عنقریب مسلمانوں کی دو جماعتیں حق کے لئے بیگ کریں گی۔ ''

#### خارجی کون لوگ تھ؟

حضرت علی کرم اللہ تعالی وجہہ کا لشکر حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے لشکریوں سے نبرد آزما تھا۔ ایک ایبا طبقہ اٹھا جو حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے لشکر سے علیحدہ ہو کر لشکرگاہ سے نکل گیا۔ یہ لوگ خار جی کہلاتے بیں۔ ان وگوں نے آپ کے خلاف فروج کیا تو " خوارج "کا لقب پایا۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے لشکر سے خارج ہونے والے افراد کی تعداد بارہ بزار بھی۔ یہ لوگ اللہ وجہہ کے لشکر سے خارج ہونے والے افراد کی تعداد بارہ بزار بھی۔ یہ لوگ اللہ وجہہ کا کہ قصبہ حرورا میں آکر مقیم ہوگئے "انہوں نے اشعث بن ربعی کو اپنا امام اور امیر بنالیا۔ ان لوگوں کو " حروریہ "کے نام سے بھی پارا جاتا تھا۔ یہ لوگ مختلف عقائد کے پیروکار بن گئے۔ حضرت علی کرم اللہ وجہ سے عداوت رکھنے گئے۔ وہ بیعت اور خلافت کو کوئی انجیت نہیں دیتے ہے۔ اس طرح اسلام کی بنیادی سیاسی اصولوں کے خلاف تھے۔ وہ حضرت عمرو ابن

العاص رضى الله تعالى عنه كو اپنا بدترين وسمن خيال كرتے تھے - وہ كتے تھے كه ان كى ايك لغزش پر ہزاروں مسلمانوں كا خون ہو گيا تھا - وہ حضرت عمر ابن العاص رضى الله تعالى عنه كو جنگ صفين كا ذمه ذار گردانتے تھے اور ان كو حاكم بنانا يا منصف مقرر كرناگناه كبيرہ كتے تھے -

### صلحی ایک تدبیر

مسلمانوں کے درمیان صلح کے لئے ایک تجویز بیہ آئی کہ ان اختلافات کو مثانے کے لئے چند افراد کو تھم شلیم کرلیا جائے تاکہ وہ مسلمانوں کی صلح کرانے بیں کوئی فیصلہ کر سکیں۔ چنانچہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے حضرت موی اشعری رضی اللہ تعالی عنہ کو اپنا نمائندہ مقرر کیا اور حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو اپنا نمائندہ بنایا۔ اللہ تعالی عنہ کو اپنا نمائندہ بنایا۔ وونوں حضرات نے ایک صلح نامہ تیار کیا گر حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے لشکر کا ایک حصہ اس صلح نامہ کے ظاف احتجاجا "جدا ہو گیا۔ آپ کے لشکر سے خارج ہونے والوں کو "خارجی "کما جانے لگا۔ یہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی جماعت ہونے والوں کو "خارج ہونگئے تھے بلکہ آپ کے بدترین دشمن بھی بن گئے۔

### خارجیوں کی حرکات

حضرت علی کرم اللہ وجہہ کوفہ کی جامع مجد میں خطبہ وے رہے تھے کہ خارجیوں نے شور مچانا شروع کر دیا اور کھنے گئے کہ تم نے منصب خلافت کے ہوتے ہوئے بردلانہ کردار اواکیا ہے اور گھبراکر تھم مقرر کرے اپنے فیصلہ کی بجائے انہیں افتیار وے دیا۔ اس طرح تم نے دین کو ذلیل و خوار کر دیا۔ خارجیوں کی اس حرکت پر شیعان علی نے احتجاج کیا اور اعلان کیا اگرچہ ہم پہلے خارجیوں کی اس حرکت پر شیعان علی نے احتجاج کیا اور اعلان کیا اگرچہ ہم پہلے سے ہی حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی بیعت کر چکے ہیں گر آج ہم تجدید بیعت

کریں گے اور اعلان کیا کہ آپ کا دشمن ہمارا دشمن ہوگا۔ آپ کا دوست ہمارا دوست ہمارا دوست ہوگا۔ آپ کا دوست ہمارا دوست ہوگا۔ آپ کا دوست ہمارا دوست ہوگا۔ فارجیوں نے کہا ہم علی اور معاویہ (رضی اللہ تعالیٰ عنما) کے دوستوں اور ساتھیوں کو مسترد کرتے ہیں۔ یہ لوگ اسلام سے دور ہیں۔ اس طرح خارجیوں نے نہ صرف حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے دوستوں بلکہ تمام جلیل القدر صحابہ کرام سے بھی علیحدگی اختیار کرلی۔

ہم (راقم الحروف مولانا محر نبی بخش طوائی ریٹی ) کہتے ہیں کہ خارجیوں کا یہ عقیدہ ہے کہ مسلمان امام کی بیعت کرنے والا کافر ہے۔ وہ اپنے علاوہ تمام مسلمانوں کو کافر کہتے ہیں۔ اس موقعہ پر مسلمانوں میں تمین نظریے (تمین جماعتیں) سامنے آئے۔ ایک شیعان علی وسرے خارجی تمیسرے المستبت والجماعت۔ خارجی کہنے گئے کل تک ہم عمرو بن البجاص طاق ہے لارہ سخے آج آپ جس کو منصف قرار سخے آج آپ جس کو منصف قرار دے رہے ہیں وہ تو ظالم ہے۔ پھر حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے متعلق کسنے گئے کہ اس نے ایک ظالم عامل کو منصف مان کر ظلافت کی توہین کی ہے حالانکہ اللہ تعالی ایسے ظالموں کے خلاف جنگ کرنے کا حکم دیتا ہے 'یماں تک کہ وہ اپنے نظریئے سے باز آجائیں۔ گر حضرت معاویہ اور حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کے عبد و بیان کر حضرت معاویہ اور حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ ایسے وگوں کو حکم مانے گئے ہیں اور ظالموں سے عمد و بیان کر

# کیا حضرت امیرمعاویہ واللہ کے ساتھی خارجی تھے؟

بعض شیعہ تاریخ نگاروں نے حضرت معاویہ 'حضرت عمرو ابن العاص رضی اللہ تعالی عنما اور ان کے ساتھیوں کو خارجی قرار دیا ہے۔ یہ بات خلاف حقیقت ہے۔ یہ لوگ اتنا برا جھوٹ بولتے ہیں اور پھرلوگوں کو دھوکہ دینے کے

لئے ابن اثیر' بدایع والنہایہ اور سمس التواریخ کے حوالے دیتے جاتے ہیں۔
عالا نکہ ان کتابوں میں واضح طور پر لکھا گیا ہے کہ شیعہ اور خارجی دونوں حضرت
امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے دسمن شھے۔ ان کے ساتھیوں کے بھی دسمن
تھے۔ یہ نہ صرف حضرت علی کرم اللہ وجہ کے لشکر سے خارج ہوئے شھے بلکہ
حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کی دشمنی میں بھی آگے آگے تھے۔ علائے
دخرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کی دشمنی میں بھی آگے آگے تھے۔ علائے
المسنت کے زدیکہ جس طرح حضرت علی کرم اللہ وجہ سے دشمنی مول لے کر
آپ کے لشکر سے نکل کر خارجی ہے' ای طرح حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی
عنہ سے دشمنی لے کر ان سے بھی خارج ہوئے تھے۔ یہ نہ صرف ان دونوں
حضرات کے لشکروں سے خارج ہوئے تھے۔ یہ نہ صرف ان دونوں
حضرات کے لشکروں سے خارج ہوئے تھے بلکہ دین اسلام سے بھی خارج ہوگے

آ گے چل کر شیعان علی کا ایک برا گروہ بزید اور ابن زیاد کا پیرو کار بن کر قاتلان حیین واقع میں آ کھڑا ہوا۔ ہم نے اس مسئلہ کو تفصیلی طور پر "تفسیر نبوی" کی جلد ششم میں لکھا ہے۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی حدیث مبارکہ ان دونوں فرقوں کی نشاندہی کرتی ہے۔ آپ طابیم نے حضرت علی کرم اللہ وجہ کو فرمایا تنہاری وجہ سے مسلمانوں کے دو فرقے گراہ ہو جانیں کرم اللہ وجہ کو فرمایا تنہاری وجہ سے مسلمانوں کے دو فرقے گراہ ہو جانیں گرے۔ ایک تنہاری محبت میں غلو کر کے (شیعہ) اور دوسرے تنہاری وشنی گراہ ہوں گے۔

رور بی کی کرم اللہ وجہ نے ہم اسلام میں کسی قتم کی مصلحت قبول نہیں کرتے۔ حضرت علی کرم اللہ وجہ نے مصلحت سے کام لیا' ہم ان سے علیحدہ ہیں۔ ہم مصالحت کو کفر جانتے ہیں اور ہم ایسے لوگوں کے خلاف جنگ و قبال کو جہاد قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ خارجیوں نے ملت اسلامیہ میں جو جنگ و قبال کیا وہ جہاد قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ خارجیوں نے ملت اسلامیہ میں جو جنگ و قبال کیا وہ ان کے اس لئے خلاف ان کے ای نظریہ کی بنیاد پر تھا۔ خارجی حضرت معاویہ جاتھ کے اس لئے خلاف

ہو گئے کہ انہوں نے مسلمانوں کے درمیان جنگ بند کرنے کے لئے عمرو ابن العاص رضى الله تعالى عنه كو مصالحت كننده مقرر كيا- شيعه كهتے بين كه خلافت علی تو نص قرآنی سے ثابت ہے اور حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے آپ کی خلافت کی وصیت فرمائی تھی کہ میرے بعد حضرت علی واقع میرے جاتشین ہوں گے اور " موصی لہ " ہول گے۔ شیعوں کی بیہ بات جھوٹ پر مبنی ہے۔ اگر حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو اپنا جانشین مقرر کرتے اور وصیت فرماتے تو اتنے جلیل القدر صحابہ کمی دوسرے کی ظافت ير مهى خاموش نه رجع احتجاج كرتع واحت كرت و صحابه كرام تو نی کریم صلی الله علیه و آله وسلم کی ایک ایک سنت اور ایک ایک عمل پر کث مرتے تھے۔ چہ جائیکہ آپ کی وصیت کو پامال کیا جارہا ہو تو لاکھوں صحابہ کرام خاموش بیٹے رہے۔ شیعوں کی بیر بات من گھڑت ہے۔ اگر حفرت علی کرم اللہ وجد کی خلافت منصوص ہوتی تو کوئی سحابی دو سرے کو خلافت کی بیعت لینے پر خاموش نه رہتا۔ یہ صحابہ کرام پر الزام ہے 'بر گمانی ہے اور تاریخی غلط بیانی ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی خلافت کی وصیت فرمائی تھی۔

رافضی تاریخ نگار کہتے ہیں کہ حضرت علی کرم اللہ وجہ "مغلوب الحال " تھے اس لئے آپ نے خاموشی اختیار کرلی تھی۔ ہم کہتے ہیں اگر حضرت علی کرم اللہ وجہ مغلوب الحال تھے لیکن سارے صحابہ کرام تو مغلوب الحال نہیں تھے۔ دو سرے حضرات آواز اٹھاتے اور پھر شیرخدا کو مغلوب الحال قرار دے کر ان کے تمام دوستوں کو جو جلیل القدر صحابہ تھے بھی مغلوب الحال قرار دے کر فاموش بنا دیا۔ حضرت علی کرم اللہ وجہ بمادر تھے 'شجاع تھے ' ہاشی مقد تھے ' قوی تھے ' صحابہ کرام کا ایک بہت بوا طبقہ آپ کا جانار تھا۔ کیا یہ تمام

دو سروں کی خلافت اور وصیت پر خاموش رہے۔ شیرخدانے اپنے حق پر احتجاج نه كيا أوازنه الله أني مطالبه نه كيا جم كمت بين كه حضرت على كرم الله وجه كا سکوت 'خاموشی اور دوسرے خلفائے رسول کی اتباع کرنا دراصل ان کے ایمان اور راستی کی علامت ہے۔ ہم شیعوں سے پوچھتے ہیں کہ حضرت عثمان رضی اللہ تعالی عند کے قل کے بعد آپ نے ظافت کی ذمہ داری قبول کی اور جب اقتدار میں آئے تو خلافت کے سارے کام کرتے رہے۔ جو ان کے خلاف آواز اٹھا آ اسے وبا دیتے۔ بقول شیعوں کے جب حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے خلافت کا اعلان کیا تو آپ نے اشکر کشی سے اجتناب نہ کیا۔ جنگ و جدال پر آمادہ ہو گئے۔ اگر تنیوں صحابہ کرام نے بھی آپ کی خلافت کو چھینا تھا تو اس يركس طرح دي سادھے رہے۔ حضرت اميرمعاويد رضي الله تعالى عند كے مقابلہ میں مغلوبیت کیوں سامنے نہ آئی اور خلافت کے استحکام کے لئے خوزیزی بھی کی۔ کیا خلفائے ثلاثہ کی موجودگی میں آپ ایسا نہیں کر سکتے تھے۔ جبکہ بقول شیعہ آریخ نگاروں کے خلافت ان کا حق تھا۔ جب ان کا حق خلافت آیا تو آپ نے کسی کی پرواہ نہ کی افکر کشی کی ، جنگیں کیں۔ بعض شیعہ کتے ہیں کہ آپ نے خلافت اصحاب ثلاث کے دوران تقیہ کر لیا تھا۔ ہم ان سے پوچھتے ہیں کہ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے زمانہ میں آپ نے کیوں تقیہ سے کام نہ لیا۔ پھر حضرت حسین رضی اللہ تعالی عنہ نے بزید کے سامنے کیوں تقیہ نہ کیا ا ني اور ابل خاند كى جان عزيز نه بچائى 'ايخ ابل و عيال كو قربان كر ديا-

پی و دو ہے ہیں کہ حضرت علی اور حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنما دو نوں نے اصحاب خلافہ کی خلافت کو تتلیم کیا' برحق جانا تھا' یہ کوئی کمزوری یا تقید کی بات نہ تھی۔ حضرت علی برم اللہ وجہہ تو ان تمام حضرات کے مشیر تھے اور حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ تو ان کے دور خلافت میں امیرشام و عراق اور حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ تو ان کے دور خلافت میں امیرشام و عراق

-E 41

# حضرت امیرمعادید دانی حضور مانیدا کی وضیت کی روشنی میں

سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنهائے فرمایا کہ حضور نبی کریم صلی
اللہ علیہ و آلہ وسلم نے حضرت معاویہ بڑھ کو فرمایا اگر اللہ تعالی نے تہیں یہ
تیص پہنا دی تو تم کیا کرو گے' اس موقعہ پر حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ
وسلم کی زوجہ محترمہ ام جبیبہ رضی اللہ تعالی عنها بھی موجود تھیں۔ آپ نے
حضور رحمت للعالمین صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے پوچھا کیا میرا بھائی آپ کا
طیفہ ہو گا؟ آپ نے فرمایا ہاں! یہ ظلافت پائے گا گر اسے برے ہنگاموں اور
جنگ و جدال کا سامنا کرنا پڑے گا۔

### حضرت امیرمعاویہ واللہ کے فضائل پر ایک نظر

حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ایک وقت آئے کا کہ تم میری امت کے والی (گران) ہو گے۔ ایسے وقت میں میری امت کے نیک لوگوں کی عزت کرنا' ان کے کام کرنا اور ان کے اعمال کو قبول کرنا۔ اگر کسی فرد سے غلطی ہو جائے تو اسے معاف کر دینا۔ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کتے ہیں مجھے حضور اکرم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی اس بات سے یقین ہوگیا کہ ایک دن مجھے یہ اعزاز ملے گا۔

حضرت امام حسین رضی اللہ تعالی عنہ اپنے والد مکرم حضرت علی کرم اللہ تعالی وجہ کی ایک روایت بیان فرماتے ہیں کہ جب تک معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ امارت عاصل نہ کرلیس یہ دن رات قائم رہیں گے۔ یعنی قیامت بھی ضیں آسکے گی۔ مسلمہ بن مخلد کہتے ہیں کہ میں نے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم کو فرماتے ہوئے ساکہ اے اللہ! معاویہ کو اپنی کتاب کا علم عطا فرما

وے۔ حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کے مارت کو اشکاف سے بچالیا تھا اور خون خرابے عنہ کی امارت کو تتلیم کر کے امت کو اختلاف سے بچالیا تھا۔ سے محفوظ کر لیا تھا۔

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رحمته الله علیه اپنی کتاب " غنیة الطالبین" میں لکھتے ہیں کہ حضرت علی کرم الله وجه کی وفات کے بعد حضرت امیر معاویه رضی الله تعالی عنه کو خلافت ملی۔ جے بعد میں امارت کا نام دیا گیا۔ حضرت حسن رضی الله تعالی عنه نے جب مصالحت کے بعد حضرت امیر معاویه رضی الله تعالی عنه کی خلافت کو تشلیم کر لیا تو اس سال مسلمانوں نے "سال رضی الله تعالی عنه کی خلافت کو تشلیم کر لیا تو اس سال مسلمانوں نے "سال جماعة" کا نام دیا۔ یہ مسلمانوں کے باہمی اغتشار کے بعد سال اتحادیا سال اتفاق شا۔ باہمی مخالفت دور ہو گئی۔ حضرت امیر معاویه رضی الله تعالی عنه کی اطاعت کو تشلیم کر لیا گیا۔

حضرت عروہ بن رویم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے روایت کی ہے کہ ایک ون حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم مدینہ منورہ میں تشریف فرما تھے کہ ایک اعرابی (جنگلی عرب) آیا اور نہایت گتاخانہ انداز میں کنے لگا آپ نبی ہیں آؤ میرے ساتھ کشتی لڑو' میں دیکھوں گا کہ آپ کتنے طاقتور ہو۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ بھی اس مجلس میں بیٹھے تھے' اٹھے اور اعرابی کو کہا امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ بھی اس مجلس میں بیٹھے تھے' اٹھے و آلہ وسلم نے آؤ' میں تم ہے کشتی لڑتا ہوں۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا معاویہ غالب آئیں گے' ان پر کوئی غالب نہیں آئے گا۔ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے واقعی اس اعرابی کو چاروں شائے چت کر دیا امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے واقعی اس اعرابی کو چاروں شائے چت کر دیا اور وہ فلست کھا کر مسلمان ہوگیا۔

من موقعہ پر حضرت عروہ رضی اللہ تعالی عنہ نے جنگ صفین کے موقعہ پر حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو یہ حدیث پاک سائی تو آپ نے فرمایا مجھے یہ بات پہلے سا

دیے تو میں معاویہ سے مجھی جنگ نہ کرتا۔ بعض مئور نیین نے لکھا ہے کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو الیی احادیث نے ظافت اور امارت کے فرائض سرانجام دینے پر آمادہ کیا تھا اور وہ اپنا قدم آگے بوھاتے گئے۔ وہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے لڑے اگرچہ ان کی یہ لڑائی اجتمادی غلطی تھی گر انہیں اپنی امارت و خلافت کے استحقاق پر پورا پورا اعتماد تھا۔

حفرت اميرمعاويه رضى الله تعالى عنه مجتد سے انهوں نے اجتماد كيا اُج امت رسول ملي اُو ان كے اس اجتماد پر طعن و تشنيع كرنے كے بجائے سليم كرنا چاہئے كيونك كوئى سليم القلب مسلمان اجتمادى غلطى پر لعن طعن نہيں كرتا۔ بال ايسے صحابہ كرام جو خود درجہ اجتماد كے مالك شے انهوں نے آپ كے اجتماد كو سليم نہيں كيا تو ان كاحق تھا گر ہمارے لئے يہ بات زيب نہيں ديق كہ ہم ايك اصحابي كے اجتماد سے اختلاف كرتے پھريں۔

حضرت شاہ ولی اللہ محدث وہلوی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں اس مقام پر ایک ہاریک کلتہ سامنے رکھئے' اکثر پڑھے لکھے لوگ بھی اس مقام پر بھل جاتے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں کہ حضرت امام حسن رصی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنی ظافت کا اشتقاق حضرت امیر معاویہ رصی اللہ تعالیٰ عنہ کو وے ویا تھا اور حضرت امیر معاویہ بھی خلیفتہ السلمیین قرار پائے شھے۔ آج شیعہ حضرات حمد کی آگ میں جل رہے ہیں۔ گر حضرت نے بہت بوے فتنے کو فرو کیا' مسلمانوں کے خون فرابے سے وستم رواری کی۔ آپ نے عمل بالحدیث کیا۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی غیب کی فہروں کو سامنے رکھا۔ اپنے بارے میں بھی اور حضرت معاویہ چاہو کے بارے میں بھی۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی غیب کی فہروں کو سامنے رکھا۔ اپنے بارے میں بھی۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی غیب کی فہروں کو سلمنے رکھا۔ اپنے بارے میں بھی۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے فرمایا میرا بیٹا سید ہے اور وہ سلمانوں کی دو بردی جماعتوں میں اختلاف مسلمانوں کی دو بردی جماعتوں میں اختلاف

رور کرے گا۔ حدیث پاک میں حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے ونوں جماعتوں کو مسلمان کہا ہے۔ ان میں سے کوئی طبقہ بھی دائرہ اسلام سے خارج نہیں تھا۔ جنگ جمل میں شرکت کرنے والے تمام حضرات معذور تھے۔ ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنما حضرت طلح عضرت زبیر رضی اللہ تعالی عنما اور ان کے تمام ساتھی قطعی جنتی ہیں۔ جنگ جمل میں ان کی شرکت اجتمادی اقدام تھا۔ حضرت معاویہ واله اور ان کے متبعین تمام کے تمام معذور ہیں۔

### خلفائے راشدین قرآن و احادیث کی روشنی میں

الله تعالی نے صحابہ رسول طابیع کے متعلق قرآن پاک میں فرمایا والف بین قلوبهم لوالفت مافی الارض جمیعاً ماالفت بین قلوبهم ولکن الله الف بینهم (سورة انفال 'پاره دہم)" الله تعالی نے ان کے دلول میں الفت وال دی تھی۔ اگر حضور طابیع دنیا کے فزانے اور اموال فرچ کردیے تو ان سخت ول لوگوں کے دلوں کو الفت اور محبت سے یجانہ کر کئے مگر اللہ تعالی نے ان کے دلوں کو الفت سے بھردیا۔"

" نحفة الخلفاء " كے صفحہ اس میں فاضل مصنف لکھتے ہیں اس آیت کریمہ سے معلوم ہو تا ہے كہ تمام صحابہ كرام الفت میں سرشار تھے۔ آج جو لوگ یہ كہتے ہیں كہ ان میں باہمی عداوت تھی اور بعض كمزور صحابہ كرام تقیہ كرتے تھے نعوذ باللہ ایسے لوگ شیطانی وسوسہ كاشكار ہیں اور غلطی پر ہیں۔

حضرت مجدد الف ثانی رحمتہ اللہ علیہ نے اپنے مکتوبات ( مکتوب ۲۳ ) جلد سوم ) میں لکھتے ہیں کہ یہود ہوں کی عادت تھی کہ تورایت میں حضور نبی کہیم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے جو اوصاف تھے انہیں عام لوگوں سے چھپالیا کرتے

ستے اور بعض برباطن بہودی دجال کے اوصاف کو حضور رحت للحالمین صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم ہے متصف کر کے بہودیوں میں نفرت پھیلاتے تھے' یمی وجہ ہے کہ بہودی ملعون اور ابدی لعنتی قرار دیۓ گئے ہیں۔

ایے ہی شیعہ فرقے کے بدیاطن لوگ صحابہ کرام کے اوصاف و کمالات کو بیان کرنے سے اجتناب کرتے ہیں اور ایسے اوصاف کو عام شیعوں کے چھپاتے رہتے ہیں اور اپنی تحریروں اور تقریروں میں صحابہ کرام کے خلاف بدزبانی کرتے رہتے ہیں اور ان کے کمالات منافقین کے ساتھ ملا کر پیش کرتے ہیں۔ یہ ہمارے زمانے کے یہودی قلم کار ہیں۔ قرآن پاک تو تمام صحابہ کرام کو جنتی قرار دیتا ہے اور ان سے جنت کا وعدہ کرتا ہے، وعداللہ الحنی کرتا ہے۔ آپ غور کریں کہ جو صحابہ کرام حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی قیادت میں آپ خور کریں کہ جو صحابہ کرام حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی قیادت میں جبک خیبر، جنگ حنین، جنگ جوک میں شریک ہوئے سے انہیں تو جنت کی بثارت بھی مل گئی تھی، آج یہ شیعہ کس منہ سے انہیں منافق اور غاصب کمہ بشارت بھی مل گئی تھی، آج یہ شیعہ کس منہ سے انہیں منافق اور غاصب کمہ

# صحابی رسول ما المایم کی لغزش

حضرت ابو ہریہ رضی اللہ تعالی عند روایت کرتے ہیں کہ حضور نبی کریم سلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے فرمایا قال بکون لا صحابی زلة بغضر الله لهم سبانی قوم بعدهم یکنم الله علی مناخرهم فی النار اگر میرے کی صحابی سے نفرش ہوتی ہے تو اللہ تعالی اسے معاف فرمائے گا اور ایک قوم آئے گی اللہ تعالی انہیں دوزخ میں ڈالے گا اور وہ منہ کے بل جنم میں ڈالے جانمیں گی اللہ تعالی انہیں دوزخ میں ڈالے گا اور وہ منہ کے بل جنم میں ڈالے جانمیں گے۔ علمائے المسنت کا عقیدہ ہے کہ کسی صحابی کی لغزش کو لغزش نہ کما جائے اگر یہ نوش ہو بھی گئی تو اللہ تعالی اسے معاف فرمائے گا۔ لغزش در اصل گناہ نمیں یہ لغزش در اصل گناہ نمیں یہ لئے اللہ تعالی اسے معاف فرمائے گا۔ لغزش در اصل گناہ نمیں یہ لئے اللہ تعالی تعالی اللہ تعالی تعا

بلکہ '' ترک اولی '' ہے جیسے کوئی لغرش ہوئی ہی نہیں۔ الیں لغزشیں بھی ہماری نکیوں سے اعلیٰ ہیں۔ صحابہ کرام معمولی ہی لغزش کو بھی گناہ سیجھتے تھے۔ حالانکہ یہ گناہ نہیں تھے بلکہ یہ صحابہ کی پاکیزہ خیالی کا احساس تھا۔ تمام کے تمام صحابہ کرام نیک اطوار تھے' عاول تھے' مجتد تھے۔ ایسے صحابہ کو عام لوگوں کی طرح قیاس نہیں کرنا چاہئے۔ باوجود یکہ جس صحابی سے کوئی اجتنادی غلطی ہوئی بھی ہو تواسے غلطی نہیں کہیں گوہ وہ خلاف اولی ہوگی' اس کا ثواب اجتنادی ہوگی ہوگا۔

حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے ملکی اور سیاسی حالات کے پیش نظران بیٹے بزیر کو خلیفہ نامزد کر دیا تھا۔ یہ محبت پسری کا تقاضا تھا۔ یہ ملکی حالات کا تقاضا تھا۔ حالا تکہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ جانتے تھے کہ اس کی اخلاقی حالت معیاری نہیں ہے۔ آپ اس کے مستقبل کا اندازہ نہ کر سکے اس کی اخلاقی حالت معیاری نہیں ہے۔ آپ اس کے مستقبل کا اندازہ نہ کر سکے اس کی بد فطرتی کو معلوم نہ کر سکے۔ یہ ایک لغزش تھی جو حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ سے ہوئی گریہ لغزش اجتمادی تھی جے " خلاف اولی " کہا

ہم یماں لغزش یا ہے افتیاری کا ایک واقعہ درج کرتے ہیں جے استاد ابواسحاق اسفرائنی نے دو مشہد الحسین " میں لکھا ہے۔ امام مسلم بن عقبل رضی اللہ تعالیٰ عند ہانی بن عروہ کے گھر پناہ لئے ہوئے تھے۔ ہانی بن عروہ آپ کی عقیدت مند تھی' اس خاتون کے پاس ابن زیاد گور نر کوفہ کا آنا جانا تھا۔ اس نے جس رات آنا تھا حضرت مسلم جڑھ اس کے گھر میں موجود تھے۔ ہانی بن عروہ نے آپ کو ایک تلوار دی اور کہا میں ابن زیاد کو باتوں میں لگالوں گی آپ فورا اس کا سر قلم کر دینا۔ جب موقعہ آیا تو حضرت ہانی نے حضرت مسلم جڑھ کو تمین بار اشارہ کیا گر آپ نے ہاتھ تک نہ ہلایا۔ جب ابن زیاد واپس چلاگیا تو حضرت ہانی نے امام مسلم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو کہا آپ نے کتنا اچھا موقعہ گنوا دیا۔ آپ ہانی نے امام مسلم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو کہا آپ نے کتنا اچھا موقعہ گنوا دیا۔ آپ

یہ واقعہ اس لئے بیان کیا ہے کہ جب امام مسلم رضی اللہ تعالی عنہ کو پورا پورا موقعہ ملا تھا گر تقدیر کے ہاتھوں بے بس سے اس طرح حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ بھی پزید جیسے بدباطن بیٹے کی تقرری کے وقت بھی تقدیر کے ہاتھوں مجبور ہو گئے تھے۔

### شیعہ مور خین کے حضرت امیرمعاویہ پاٹھ پر اعتراضات

شیعه مورخین کی عادت ہے کہ وہ مختلف تاریخی کتابوں سے چند کرنے کے کر حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنه پر اعتراضات کرتے رہتے ہیں۔ رسالہ " ماہیہ معاویہ " " شمش التواریخ " " تذکرۃ الکرام " نے حضرت معاویہ " حضرت عمرو ابن العاص " مغیرہ بن شیبہ رضی اللہ تعالی عنم وغیرہ کی ناشائت الفاظ لے کر ندمت کرتے ہیں کہ ان کتابوں میں حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو شریر " فریجی اور مکار لکھا ہے۔ ای طرح شیعہ ذاکر عوام کو دے کر گراہ کرتے ہیں۔

ہم یہاں یہ واضح کرنا چاہتے ہیں کہ کسی تاریخی کتاب کی عبارت اور واقعات نص قرآنی اور احادیث کے مقابلہ میں کوئی حیثیت نہیں رکھتے۔ صحابہ مرام تمام کے تمام اسلام کے جانثار ہے۔ پھر ایسی کتابوں کی عبارتوں سے اقتباسات کیا حیثیت رکھتے ہیں۔ پھر یمی کتابیں صحابہ کرام کی تعریف اور توصیف میں کسی ہیں۔ "کو ہی دیکھتے جے شیعہ ذاکر اچھال اچھال کر میں کسی ہیں۔ " مشمل التواریخ " کو ہی دیکھتے جے شیعہ ذاکر اچھال اچھال کر بیش کرتے رہتے ہیں۔ صحابہ رسول کے مناقب اور اوصاف سے بھری پڑی ہیں بیش کرتے رہتے ہیں۔ صحابہ رسول کے مناقب اور اوصاف سے بھری پڑی ہیں بیکہ اس کتاب میں یہاں تک لکھا ہے کہ جو مخص صحابہ کرام کو برا کہتا ہے وہ

کافر ہے۔ وہ تو یمال تک لکھتا ہے کہ جو لوگ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے اسم گرامی کے ساتھ صلعم یا ص لکھتے ہیں وہ بھی گستاخی کا مرتکب ہو تا ہے۔ کسی صحابی کے نام کے ساتھ صرف "لکھنا بھی گناہ ہے۔ اس موضوع پر "مدار جالنبوت" نے تفصیل سے گفتگو کی ہے۔

کتاب " تطبیر البخان " میں لکھا ہے کہ ہر مسلمان پر واجب ہے کہ صحابہ کرام کے خلاف کسی سے کوئی بات سے تو پہلے اس کی شخقیق کرے۔ اگر شخقیق کے بعد غلط ثابت ہو تو صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم الجمعین کو برا کہنے والوں سے مقاطعہ کرلے۔

#### حضرت علی والی اور حضرت معاویه والی کے اختلافات

بعض مؤرضین نے حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور حضرت علی کرم اللہ وجہ کی لڑائیوں کو بڑھا چڑھا کر لکھا ہے۔ المسنّت و جماعت کا نظریہ یہ ہے کہ یہ اختلافات اجتمادی تھے ان پر کسی ضحابی کو برا بھلا کہنا درست نہیں۔ فار بی حضرت علی کرم اللہ وجہ کو برا بھلا کہتے جاتے ہیں۔ شیعہ حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے خلاف ہرزہ سرائی کرتے رہتے ہیں۔ یہ اختلافات یا جنگیں خلافت کے استحقاق پر شمیں ہوئی تھیں۔ بلکہ قتل حضرت عثان واللہ حضرت علی کرم اللہ وجہ کو خلیفہ رسول اور امیرالمومنین مانتے تھے۔ حضرت معاویہ واللہ حضرت علی کرم اللہ وجہ کی خلافت پر انہیں کوئی شک نہیں تھا کیو نکہ آپ کی خلافت اجماعی تھی اللہ وجہ کی خلافت پر انہیں کوئی شک نہیں تھا کیو نکہ آپ کی خلافت اجماعی تھی حضرت عثمان والی عنہ کرا اختلاف تو صرف اس بات پر تھا کہ حضرت عثمان والی عنہ کو ایوان خلافت میں شمید کر دیا گیا۔ قاتلان عثمان والی عنہ کو ایوان خلافت میں شمید کر دیا گیا۔ قاتلان عثمان والیہ کھلے پھر رہے تھے 'حضرت علی کرم اللہ وجہ خلیفہ برحق تھے 'ان کی عثمان والیہ کھلے کھر رہے تھے 'حضرت علی کرم اللہ وجہ خلیفہ برحق تھے 'ان کی عثمان والیہ کھلے کھر رہے تھے 'حضرت علی کرم اللہ وجہ خلیفہ برحق تھے 'ان کی عثمان والیہ کھلے کھر رہے تھے 'حضرت علی کرم اللہ وجہ خلیفہ برحق تھے 'ان کی عثمان والیہ کھلے کھر رہے تھے 'حضرت علی کرم اللہ وجہ خلیفہ برحق تھے 'ان کی

متقیم پر قائم ہے۔ علامہ تفتازانی کا نظریہ

علامہ تفنازانی ونیائے اسلام کے ایک عظیم القدر محدث مورخ اور فقیہ ہیں۔ آپ فرماتے ہیں صحابہ کبار کے فضائل اور مناقب قرآن اور احادیث ہے ثابت ہیں ان پر طعن و تشنیع کرنا ناروا ہے۔ تمام صحابہ عدل پر قائم رہے۔ حضرت علی کرم اللہ وجہ اعدل المسلمین تھے۔ حضرت معاویہ اور حضرت علی رضی اللہ تعالی عنما میں اختلاف و تنازعہ کے متعلق مورضین نے غلط کردار اواکر کے دونوں کو برا بھلا لکھا ہے اور ان جھوٹی کمانیوں اور روایات کو لے کر شیعہ ذاکر قصے کمانیاں بناتے گئے۔ ایک طرف صحابہ کرام کی عظمت و شان کی قرآن پاک گواہی دیتا ہے۔ فضائل صحابہ کرام سے احادیث بھری پڑی ہیں۔ دو سری طرف سے برخود غلط مورضین طعن و تشنیع کرنے کے لئے جھوٹی کمانیاں گھڑتے جاتے ہیں۔

حضرت اہام شافعی رحمتہ اللہ علیہ نے کتی عمدہ بات کی ہے ان جنگوں میں بنے والے خون سے ہماری تلواریں محفوظ رہیں گراب ہم اپنی زبانوں کو ان کے عیب شار کرنے میں کیوں آلودہ کریں۔ حضرت اہام احمد بن حنبل رحمت اللہ علیہ سے کسی نے پوچھا کہ آپ بتائیں کہ ان جنگوں میں حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنہا حق پر تھیں یا حضرت علی کرم اللہ وجہہ ؟ آپ نے فرمایا وہ بزرگ تھے 'ان کے اوصاف قرآن پاک بیان کر آ ہے 'انہوں نے جو فرمایا ان کی زندگی کا حصہ تھا اب تم ان منا قشات کا ذکر کر کے اپنی زندگی کو کیوں واغدار کرتے ہو۔ جو کچھ انہوں نے کیا ان کا کام تھا گر جو تم کرو گے وہ تہمارا حصہ ہو گا۔ تہمیں ان کے بارے میں نہیں پوچھا جائے گاکہ کون حق پر تھا تہمارا حصہ ہو گا۔ تہمیں ان کے بارے میں نہیں پوچھا جائے گاکہ کون حق پر تھا

ذمه داری تقی وه انهیں سزا دیتے۔ حضرت امیرمعاوید رضی الله تعالی عنه نے بار بار حضرت علی کرم الله وجهه کو اس معامله کی طرف متوجه کیا گرکوئی اقدام نه انهایا گیا۔ چو نکه حضرت معاوید رضی الله تعالی عنه حضرت عثمان رضی الله تعالی عنه حضرت عثمان رضی الله تعالی عنه حضرت عثمان رضی الله تعالی عنه کر شته دار تنے اور قصاص کا مطالبه کرنے میں حق بجانب تنے۔ حضرت علی کرم الله وجهه اس مسئلہ کو ٹالتے جاتے تنے۔ للذا احتجاج 'مطالبات اور اصرار کے بعد دونوں لشکر آمنے سامنے آگئے۔

حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا قاتلان عثمان چاہد کی سزامیں دیر کرنا ایک سیاسی مصلحت تھی۔ وہ چاہتے تھے کہ ان لوگوں کا اثر و رسوخ کم ہو جائے تو ان پر ہاتھ ڈالا جائے ورنہ خانہ جنگی ہو جائے گی اور فسادات کی آگ بحرک اٹھے گی اور سارا عالم اسلام فتنہ و فساد کی لپیٹ میں آجائے گا۔ وہ چاہتے تھے کہ آہستہ آہستہ حالات پر قابو پایا جائے پھر انہیں سزا دی جائے۔ دو سری وجہ یہ تھی کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ انہیں باغی تو مانے تھے گر ان کے ساتھیوں کو اپنی بیعت میں لاکر ان باغیوں کی سرکونی کرنا چاہتے تھے۔

حضرت امیرمعاویه رضی اللہ تعالیٰ عند نے اس قصاص کے لئے فوری عمل کرنے کا مطالبہ کیا۔ بار بار احتجاج کے بعد آپ نے مرکزی حکومت (خلافت) سے اعلان جنگ کر دیا۔ بہت سے صحابہ کرام آپ کے ہمنوا تھے۔ سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ' حضرت طلح رضی اللہ تعالیٰ عنہ ' حضرت اللہ تعالیٰ عنہ ' حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ جیسے جلیل القدر صحابہ آپ کے ساتھ تھے۔ ادھر حضرت علی کرم اللہ وجہ بھی اپنی اجتمادی سوچ میں سچے تھے۔ ان دونوں صحابہ کی اجتمادی سوچ اور فیصلوں کو غلط قرار نہیں دیا جاسکتا۔ دونوں مصیب تھے۔ حضرت علی کرم اللہ وجہ مجمتد مصیب ہیں یہ نظریہ تمام علمائے المسنّت والجماعت حضرت علی کرم اللہ وجہ مجمتد مصیب ہیں یہ نظریہ تمام علمائے المسنّت والجماعت کا ہے اور افراط و تفریط کرنے والے فرقوں میں یمی ناجیہ فرقہ ہے اور صراط

اور کون غلطی پر تھا۔

حضرت امام ابو صنیفہ رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں اگر حضرت علی کرم اللہ وجہ نہ ہوتے تو آج خارجی الححکم لللّه الحکم لللّه کا جو نعرہ بلند کرتے پھرتے ہیں نہ ہو آ۔ حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ صحابہ کو العنت کرنے والوں کے ایمان کو ہمیشہ خطرہ رہتا ہے۔ گران کے اعمال پر خاموشی اختیار کرنے پر ثواب ہے۔ اس سے ابلیس کو فکست ہوتی ہے۔

كيا بعض صحابه جنتي تقع؟

بعض شیعہ ذاکر لوگوں کو دھوکہ دینے سے لئے قرآن پاک کی یہ آیت کریمہ پڑتے جاتے ہیں۔ وعد الله الذین آمنوا وعملوالصالحات منهم مغفرۃ و اجراً عظیما ○ اللہ تعالیٰ نے صرف ان صحابہ کرام کی مغفرت کا اعلان فرمایا ہے جو نیک اعمال کریں گے گر حضرت معاویہ طابع اور ان ساتھیوں نے تو بداعمالیاں کی ہیں وہ اس مغفرت کے مستحق نہیں ہیں۔

الله تعالی ایسے غلط بیان ذاکروں کو ہدایت فرمائے۔ فدا معلوم یہ منہم سے ان صحابہ کرام کی بات کیوں نکالتے ہیں حالا نکہ اس آیت کریمہ کے مطابق تمام صحابہ کرام عمل صالح کے پابند تھے اور مغفرت کے مستحق تھے اور اجرعظیم کے حقدار تھے۔ " تغیر مدارک اور تغیر خازن " میں اس مقام کی وضاحت کرتے ہوئے لکھا ہے کہ منہم کا لفظ بیانیہ ہے جس میں تمام صحابہ شامل ہیں قرآن پاک میں بتوں کی بلیدی کے متعلق آیا ہے فاجننبوالر جس من الاوثان بکو کریہ نمیں فرمایا کہ الاوثان بکو کریہ نمیں فرمایا کہ بعض بتوں کی نجاست سے بچوں۔ یماں من الاوثان لکھ کریہ نمیں فرمایا کہ بعض بتوں کی نجاست سے بچو مور اس بات کو شیعہ طرح لفظ منہم سے تمام صحابہ کرام مراد لئے جاتے ہیں۔ اس بات کو شیعہ

حضرات بھی مانتے ہیں کہ ذرکورہ آیت میں تمام بتوں کی پلیدی ہے بچنے کا تھم دیا گیا ہے۔ بعض بتوں کی نجاست سے بچنے کا نہیں کما گیا۔ ہم یہ مطالب تنسیر خازن 'جلالین 'تفییر جمل 'تفییر صاوی 'تفییر در منشور تفییر عباسی 'تفییر احمد ی ' تفییر کبیر 'تفییر نیشا پوری اور تفییر حمینی کے صفحات سے نقل کر رہے ہیں۔

حضرت امیرمعاویه دافت کے خاندان سے دشمنی

شیعہ حفرات حفرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بغض رکھنے
کی وجہ سے صحابی رسول حفرت ابوسفیان واقع اور ان کی ہیوی ہندہ کو بھی سب و
شنہ کرتے رہتے ہیں اور کہتے ہیں یہ نینوں حفرات حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ
و آلہ وسلم کے دشن تھے۔ آپ مال ہی ایڈاء دینے والون میں سے تھے۔ ابغض
کے مارے ہوئے یہ شیعہ ذاکر اس اصول کو نظرانداز کر جاتے ہیں کہ اسلام
لانے کے بعد سابقہ زندگی کی تمام لفزشیں "گناہ اور بغاو تیں معاف کر دی جاتی ہیں۔ سابقہ دور کی کسی بات پر مواخذہ نہیں کیا جاتا۔

حضرت خالد بن ولید رضی الله تعالی عند نے جنگ احد کا پائسہ بلیت دیا تھا گر اسلام لانے کے بعد "سیف الله " قرار پائے۔ عکرمہ بن ابوجہل اسلام لانے کے بعد حضور نبی کریم صلی الله علیہ و آلہ وسلم کے کتنا قریب ہوئے اور خدمات انجام دیں۔ اسلام نے کسی دسمن اسلام کو اپنے دامن میں لیا تو سب کیھ معاف کر دیا۔

#### بنوامیه کی احادیث میں مذمت

شیعہ حضرات ان احادیث کو بیان کر کے جن میں ہنوامیہ کے بعض افراد کی ندمت آئی ہے محفلیں سجاتے ہیں۔ وہ تھم بن مروان میزید اور ان کے ساتھوں کو بنوامیہ سے نبت دے کر سارے خاندان کو برا بھا کتے رہتے ہیں۔

## سیدہ عائشہ صدیقتہ اور ایکے ساتھیوں پر اعتراض

بعض شیعد تاریخ نگاروں نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنم کو اس لئے عنما' حضرت معاویہ' حضرت زبیر' حضرت علی رضی اللہ تعالی عنم کو اس لئے سب و شنم کا نشانہ بنایا کہ وہ حضرت علی کرم اللہ وجہ کے خلاف جنگ کرنے نکلے تھے۔ یہ ہم سابقہ صفحات پر بیان کر آئے ہیں کہ صحابہ کرام کی یہ اجتمادی غلطی قابل مواخذہ نہیں ہے۔ حضرت علی کرم اللہ وجہ اگر دس نیکیوں کے مستحق ہوئے تو یہ خاطی فی الاجتماد بھی ایک نیکی کے حقدار ہیں۔ ان پر طعن و تشنیع کرنا صرف بغض کی بات ہے۔

# حضرت حسن والله كوفد كے شيعوں كى بغاوت كاجواب ديتے ہيں

حضرت حسن رضی اللہ تعالی عند کو اللہ تعالی نے بری چشم بصیرت عطا فرمائی تھی۔ کو فی شیعہ آپ کو حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عند کے خلاف بحثر کاتے رہتے تھے اور مشورہ دیتے کہ آپ ان کے خلاف جنگ کریں۔ گر آپ نے فرمایا کوف والو! میں تنہیں جانتا ہوں' تم نے اس شخص ہے وفانہ کی جو جھے ہے کہ میں بتر تھا۔ حضرت علی بھی میرے والد محرم کے ساتھ تم نے کیا سلوک ہے کہیں بتر تھا۔ حضرت علی بھی میرے والد محرم کے ساتھ تم نے کیا سلوک کیا تھا۔ آئ میں تنہماری باتوں پر اعتبار کرنے کے لئے تیار نہیں ہوں۔ (جلاء العیون 'صفحہ اللہ )

کونی شیعوں نے محموس کیا کہ حضرت حسن رصی اللہ تعالی عنہ جنگ کی بجائے حضرت معاوید بڑھ سے صلح کرنا چاہتے ہیں اور منصب خلافت سے بھی و ستبردار ہو کر حضرت معاوید بڑھ سے معاہدہ کرنا چاہتے ہیں تو تمام کے تمام حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ کے خلاف اٹھ کھڑے ہوئے۔ آپ پر حملہ کر دیا۔ آپ کے گرکا سارا سابان 'مال و متاع لوٹ لیا۔ یمال تک کہ آپ بس

وہ یہ نہیں دیکھتے کہ حضرت عثان رضی اللہ تعالی عنہ بھی بنوامیہ کے خاندان سے ستھے جن کے ہاں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم کی دو بیٹیاں کے بعد دیرے نگاح بیں آئیں۔ جو خلیفتہ المسلمین تھے، جو جامع القرآن تھے۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالی عنہ بنوامیہ سے تھے، ان کے کمالات و فضائل سے کون انکار کر سکتا ہے۔ اگر بنوامیہ کے بعض افراد نے سرکشی کی ہے تو سارا خاندان تو مورد الزام نہیں تحمرایا جاسکتا۔ اگر بنوہاشم سے ابولہب یا ابو جمل جیسے لوگ کفر یہ قائم رہے ہیں تو سارے بنوہاشم کو دشمنان رسول مالی جن نہیں کما جاسکتا۔

### کیا حضرت ابوسفیان اور حضرت امیرمعاوید طاق مولفته القلوب میں سے تھے

شیعہ حفرات حفرت ابوسفیان رضی اللہ تعالی عنہ اور حفرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کی ضرمات کا اعتراف کرئے کی بجائے انہیں "مولفتہ القلوب" قرار دیتے ہیں ' طالا نکہ یہ ان کی جمالت ہے۔ یہ وگ ان دونوں کو اس لئے قابل اعتاد مسلمان نہیں جانے کہ فتح کمہ کے بعد مسلمان ہوئے ہیں۔ حضرت ابوسفیان رضی ہوئے ہیں۔ حضرت ابوسفیان رضی اللہ تعالی عنہ فتح کمہ کے بعد اسلام لائے۔ ان کی ہوی فتح کمہ کے بعد مسلمان جو ٹیم اور حضور نبی کریم سلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے ان دونوں کے اسلام کو جو ٹیم اور حضور نبی کریم سلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے ان دونوں کے اسلام کو اللہ تعالی عنہ تو فتح کمہ سے بہت پہلے ایمان لا چکے تھے ' فتح کمہ کے بعد انہیں انعان ت و آگرام سے نوازا گیا گر مولفتہ القلوب فنڈ میں سے انہیں دو سرے انعان ت و آگرام سے نوازا گیا گر مولفتہ القلوب فنڈ میں سے انہیں دو سرے نوواردان اسلام سحابہ کی طرح پھی نہیں دیا گیا۔ وہ سیدنا حضرت عباس ر منی اللہ تعالی عنہ کی طرح فتح کمہ سے بہت پہلے ایمان لا چکے تھے۔

جائے نماز پر نماز ادا کر رہے تھے وہ بھی تھینج کی اور گندھے سے چادر بھی اٹار کی۔ آپ کی اونڈیوں کے پاؤں سے خلخال تک انزوا لئے۔ ان طالات میں آپ کوفہ کو چھوڑ کر مدائین چلے گئے۔ یمال بھی ان بے ادب شینوں کا نولہ آپنچا اور آپ کے طاف لوگوں کو اکسانے لگا۔ ایک بد بخت آگے بروھا اور آپ کے گھوڑے کی لگام پکڑ کی جس پر آپ سوار تھے۔ دو سرے نے آپ کی ران پر نخنج کا ایک وار کیا جس سے آپ زخمی ہو گئے۔

### مختار ثقفي كون تها؟

ان حالات میں آپ نے ہدائین کے گور نر سعد بن مسعود ثقفی کے گھرپناہ کی۔ یہ سعد مختار ثقفی کا پچا تھا۔ یہ وہی مختار ثقفی ہے جے شیعہ اپنا اہام مانتے ہیں اور حضرت امیر مختار کے لقب سے یاد کرتے ہیں۔ اس مختص پر حضرت امام زین العابدین رضی اللہ تعالی عنہ نے اس کی کذب بیانیوں اور دعویٰ نبوت کے پیش نظر لعنت بھیجی تھی۔ اسے باقر مجلسی نے جسمی قرار دیا تھا۔ گر اسے اتنی رعایت وی کہ حضرت اہام حسین رضی اللہ تعالی عنہ سفار ش کر کے اسے بچا لیس کے کیونکہ اس نے "السلام علیک اے ذلیل کنندہ مومناں "کہا تھا۔ آپ لیس کے کیونکہ اس نے "السلام علیک اے ذلیل کنندہ مومناں "کہا تھا۔ آپ نے فرمایا ہیں نے معاویہ وہوں سے صلح کر بی ہے اور اس پیشین گوئی کی روشنی ہیں کی ہے جسم نے بیان فرمائی تھی۔

" جلاء العيون " كے صفح ٣٢٣ پر كلينى نے بد سند امام محمد باقر رضى الله تعالى عنه كا معاويد الله عنه كا معاويد الله تعالى عنه كا معاويد الله تعالى صلح كرنا امت رسول ميں ايك بهترين زمانه تعال جب امام حسن رضى الله تعالى عنه في معاويد الله تعالى عنه في ضلح كرلى تو بهت سے شيعه اظهار تاسف اور

حرت كرنے لكے اور چاہتے تھے كہ جنگ ہو۔ چنانچہ اس صلح كے دو سال بعد سلیمان بن صرر فزاعی نے حفرت امام حسن رضی الله تعالی عنه کی خدمت میں عرض کی کہ آپ نے معاویہ سے صلح کر لی ہے حالانکہ مارے پاس کوف کے چالیس ہزار لشکری موجود ہیں اور بیر سارے بڑے جنگجو اور مردان کارزار ہیں۔ وہ سارے آپ کے تابعدار تھے۔ آپ سے تخواہ لیتے تھے مگر آپ نے معاویہ ور کے ساتھ صلح کا معاہدہ کر کے زیادتی کی۔ اگر آپ نے معاہدہ کرنا ہی تھا تو اسلامی سلطنت کو رو حصول میں تقسیم کرتے ایک کے آپ مختار ہوتے اور ووسرے حصہ پر معاویہ باللہ حکمران ہوتے۔ مگر آپ نے ساری سلطنت اسلامیہ ان کے دوالے کروی جس سے لوگوں کو اطلاع نہیں ہو سکی۔ آج بھی اگر آپ چاہیں تو حالات کا رخ بدل سکتا ہے اور اس معاہدے کو تو ڑ دیں کیونکہ جنگ میں ہر حیلہ روا ہو تا ہے۔ آپ نے فرمایا جن طالات یر میری نگاہ ہے تم نمیں جانے۔ میں تو اللہ تعالی کے علم کا پابند ہوں۔ میں مسلمانوں کی خونریزی نمیں كروانا چاہتا۔ تم بھى اللہ تعالى كے اس تھم پر راضى ہو جاؤ اور مسلمانوں كى سلامتی کو اینا مقصد بنا او۔ جنگ و جدل ' فتنہ و فساد امت رسول کے لئے اچھا نہیں ۔ ان خیالات سے دستبردار ہو جاؤ۔

## امام حسن والله ك تقيه بازساتهي

ان حالات میں ہم دیکھتے ہیں کہ اہام حسن رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے لشکر کے برے برے مضبوط لوگ بھی تقیہ باز تھے۔ آپ ان لوگوں کی فطرت سے واقف تھے اور آپ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی پیشین گوئی پر عمل پیرا ہوئے۔ (" تواضح التواریخ " صفحہ ۵۵) حضرت حسن رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے مسلمانوں کو آپس میں خون بمانے کے بجائے حضرت معاویہ واقع سے صلح

غداری کی تھی۔

كرلى متى - سليمان كويد اختلاف تفاكد آپ في معابده مين يد كيول نيس كهوايا کہ معاویہ کے بعد آپ خلیفہ ہول گے۔ آپ نے تو دستبراری کا اعلان کر دیا ب اور کیا یہ کام مسلمانوں کے لئے بمتر تھا۔ یہ ب حضرت امام باقر رضی اللہ تعالی عند کی توضیح - اب ہم ان شیعوں سے یوچھتے ہیں کہ جس کام کو حضرت حسن رضى الله تعالى عنه اجهاكس اب تم لوگول كو زيب نبيس ويتاكه تم حضرت معاویہ بڑا کو برا کہو اور حضرت امام حسن رضی اللہ تعالی عند کے فیلے کو دل ے نہ مانو۔ جس شخص سے حق میں حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنه وستبردار ہوں اس کی خلافت پر اتفاق کریں تم اسے گالیاں دیتے ہو۔ کیا مومن ایا ہی كرتے ہيں۔ شعان عراق اس معاملے ميں مورد الزام ہيں۔ " نبج البلاغه " ميں ان عراقی شیعوں کی غدار ہوں کی تفصیل لکھی ہے جنہوں نے حضرت علی رضی الله تعالی عنه کو دھوکا دیا تھا۔ ایسے لوگوں سے ہی حضرت امام حسن رضی الله تعالیٰ عنہ نے علیحد گی اختیار کر لی تھی۔ اگر شیعوں کے ہاں ذرا بھر بھی انصاف ہو تو یہ عراقی شیعوں کو لعن طعن کریں 'کوفی شیعوں کو برا بھلا کہیں۔ جنہوں نے بیشه حضرت علی کرم الله وجهه ' حضرت امام حسن رضی الله تعالی عنه پیر آ گے چل کر حضرت امام مسلم وجد اور حضرت امام حسین رضی الله تعالی عنه سے

#### حضرت معاویہ والعد کا حضرت حسن والعد سے حسن سلوک

صلح کے معاہرے کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے حضرت حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ سے بہت اچھا سلوک کیا۔ مدینہ منورہ میں ان کے آرام کا خیال رکھا۔ ہر طرح کی آسائش بہم پہنچائی۔ کوفیہ ' بصرہ اور عراق کے علاقوں میں جتنا مال تھا وہ حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ کے حوالے کر

دیا۔ آپ پر جتنا قرض تھا وہ سب اواکر دیا۔ ایک لاکھ درہم سالانہ وظیفہ دینا شروع کر دیا۔ ایک سال وظیفہ دینے ہیں تاخیر ہوئی تو حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے ایک لاکھ کے بجائے پانچ لاکھ درہم اوا گئے۔ جب حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ مدینہ منورہ میں عاضر ہوئے تو آپ نے سارے اشراف مدینہ کو جمع کیا اور پانچ ہزار سے لے کر پانچ لاکھ درہم تک ان میں تقسیم کر دیا اور ہرایک کو حسب مراتب انعام دیا۔ جب حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ کا معاملہ آیا۔ تو آپ کو اتنا روپیہ دیا جتنا سارے شرکے اشراف کو دیا تھا۔ ( یہ تفصیل طبری اور جاء العیون میں موجود ہے ) ایک بار حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ کو تعالی عنہ دمش تشریف لے گئے اتفاق سے فتوجات سے بہت سامان آیا۔ آپ تعالی عنہ دمش حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ دمش تشریف لے گئے اتفاق سے فتوجات سے بہت سامان آیا۔ آپ نے سارا مال حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ کو دے دیا۔

### امیرمعاویہ کے وظیفہ سے حضرت حسن والی کی سخاو تیں

شیعوں کی مشہور کتاب " جلاء العیون " میں ملا باقر مجلسی نے علیحدہ علی مقامات پر اہام حسن اور اہام حسین رضی اللہ تعالی عنما کی سخاوت اور دریا دل کا تذکرہ کیا ہے۔ ان کی فیاضی کے واقعات لکھے ہیں۔ ان تحریوں سے معلوم ہو تا ہے کہ دونوں شنزادگان لوگوں کو انعام و اکرام سے نوازا کرتے تھے۔ ایک ایک سائل کو لاکھوں در ہم ' ہزاروں دینار اور مال مویثی عطا فرما دیا کرتے تھے۔ سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ ان دونوں حضرات کے پاس تو نہ مال تھا' نہ مال غنیمت ' یہ دولت ان کے پاس کماں سے آئی تھی۔ اس کا جواب یمی ہے ' اس کنی اور ہاافتذار مخص کی فیا نیوں اور خدمات کا شمرہ تھا جسے آئی شیعہ ان دونوں شنزادوں کا دسٹمن تصور کرتے ہیں۔ اس محض کا نام معاویہ بڑت ہے جس نے ان دونوں دونوں کو مالامال کر دیا تھا۔ یہ بیں وہ معاویہ بڑتر جب جس نے ان دونوں کو مالامال کر دیا تھا۔ یہ بیں وہ معاویہ بڑتر جہ جس نے ان

بمأتخف اور مدايا بهيجا كرتے تھے۔"

ای شیعہ تاریخ " ناسخ التواریخ " میں کھا ہے کہ ایک بار یمن کا خراج دمشق کو جا رہا تھا۔ قافلہ مدینہ منورہ پنچا تو امام حسین رضی اللہ تعالی عنہ نے تمام نقد و اجناس عزر و خوشبو وغیرہ صبط کر لئے اور امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو اطلاع دے دی۔ حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے حضرت حسین رضی اللہ تعالی عنہ کو لکھا " آپ نے یمن کا سارا خراج او نؤل کا قافلہ ' ملی و متاع صبط کر لیا ہے مجھے اس کا افسوس نہیں ہے۔ لیکن یہ سارا مال و متاع صبط کر لیا ہے مجھے اس کا افسوس نہیں ہے۔ لیکن یہ سارا مال دارالخلاف دمشق میں آنے دیتے تو میں اس سے بھی زیادہ آپ کی خدمت میں وارالخلاف دمشق میں آنے دیتے تو میں اس سے بھی زیادہ آپ کی خدمت میں میں آپ کے اس اقدام کو نظرانداز کرتا ہوں۔"

### حضرت امیرمعاویه بالله کی پزید کو وصیت

حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضرت اہام حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا ہر طرح سے خیال رکھا۔ جب آپ کی موت کا وقت قریب آیا تو یزید کو ہلا کر وشیت کی کہ بیٹا! مجھے معلوم ہے کہ عراق والے حضرت حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو اپنے پاس ہلاکیں گے' ان کی مدو بھی کریں گے' مگر بعد میں انسیں تنا چھوڑ دیں گے اور ان سے بے وفائی کریں گے۔ اگر طالت پر قابو پاسکو تو یاد رکھو حضرت حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے حقوق کی عزت کرنا۔ ان کے اعزاز میں فرق نہ آنے دینا۔ وہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے کا عزاز میں فرق نہ آنے دینا۔ وہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے لئت جگر ہیں۔ نمایت قربت کے مالک ہیں۔ ان کے افعال کو درگزر کرنا۔ کی بات پر مواخذہ نہ کرنا اور میرے ساتھ ان کے جو موجودہ روابط ہیں انہیں بیت پر مواخذہ نہ کرنا۔ خبردار! انہیں کی قبم کی تکلیف نہ ہونے پائے۔

رية إلى-

ایک ایبا وقت آیا کہ حضرت عبداللہ بن جعفر اور حضرات حسین رضی اللہ تعالیٰ عند نے فرمایا فکر رضی اللہ تعالیٰ عند نے فرمایا فکر نہ کرو۔ حضرت معاویہ بیٹو کے پاس جو نمی روپیہ آئے گا سب سے پہلے ہمیں ہجیبیں گے۔ چنانچہ ایبا ہی ہوا۔ یہ اتنا مال تھا کہ تینوں نے اپنا قرض ادا کیا اور خود بھی سکون سے رہنے گئے۔ اس وظیفہ سے سارے اہل ہیت کی کفالت ہونے گئی۔ بلکہ تمام شیعہ بھی اس وظیفہ سے حصہ لیتے۔

### حفزت امام حسین والله کی ناز برداری

حفرت حن رضی اللہ تعالی عنہ کی وفات کے بعد سیدنا حسین رضی اللہ تعالی عنہ کی مالی حالت نمایت ہی خراب تھی۔ آپ اپ ہمائی کے بعد ب یار و مددگار دکھائی دیتے تھے۔ والدین کا سامیہ پہلے ہی اٹھ چکا تھا۔ حضرت حسن رضی اللہ تعالی عنہ بازو تھے وہ فوت ہو چکے تھے۔ ان حالات میں حضرت حسین رضی اللہ تعالی عنہ حضرت معاویہ بڑھ کو درشت الفاظ میں خط لکھا کرتے تھے، گر امیر معاویہ بڑھ در گزر کرتے 'برداشت کرتے 'احرام کرتے۔

" ناتخ التواریخ " کی جلد ششم کے صفحہ ۵۸ پر لکھا ہوا ہے " با بھلہ شختے کہ بر امام حیین ناگوار باشد بر حیین علیہ السلام تحریر ککرد " جو لفظ حضرت حیین رضی الله تعالی عنه کو ناگوار ہو تا تو آپ نہیں لکھا کرتے تھے " اس تاریخ بین لکھا ہے کہ مقرر داشت کہ ہر سال ہزارہا ہزار درہم از بیت المال ہد حضرت بین لکھا ہے کہ مقرر داشت کہ ہر سال ہزارہا ہزار درہم از بیت المال ہد حضرت اور بردند وبروں زاید مبلغ ہموارہ خد منش را . معروض و جوا ہر تکا تر ہ متواتر می داشت " حضرت معاویہ طبح کا معمول تھا ہر سال ہزاروں ورہم ہیت المال سے داشت " حضرت امام حیین رضی الله تعالی عنه کو دیتے تھے۔ اس کے علاوہ بیش

یہ وصیت " جلاء العیون "کی صفحہ ۲۲۱ – ۲۲۲ میں موجود ہے۔ ملا ہاتر مجلس نے لکھا ہے کہ جن دنوں ولید بن عقبہ مدینہ کا حاکم تھا کسی زمین کے فکرے کے متعلق جھڑا ہو گیا۔ حضرت حبین رضی اللہ تعالی عنہ نے غصہ میں آ کر اس حاکم کی پکڑی اتاری اور اس کے گلے میں ڈال دی اور اس گھیٹ کر این پر دے مارا۔ مدینہ کے عام لوگ یہ سارا واقعہ دیکھ رہے تھے۔ مروان زمین پر دے مارا۔ مدینہ کے عام لوگ یہ سارا واقعہ دیکھ رہے تھے۔ مروان سے نہ رہا گیا وہ اٹھ کر چھڑانے لگا گرولید بن عقبہ نے کما نہیں نہیں یہ حبین واللہ جس نہ یہ جگر گوشہ رسول ہیں ان کی طرف کوئی ہاتھ نہ اٹھائے گا کوئی انتقای کاروائی نہیں ہو گی۔ مجھے حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے یمی خضرت میں معالی عنہ نے یمی خضرت میں معالی عنہ نے یمی خضرت میں معالی عنہ کے دونے کہ حضرت کو۔

شعیوں کی مشہور کتاب " جلاء العیون " کے صفحہ ۳۲۹ میں لکھا ہے کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے مروان کو مدینہ کا گور زر مقرر کیا تھا۔
اس نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو رپورٹ کی کہ مجھے عمرہ بن عثان نے بتایا ہے کہ عواق اور ججاز کے اکثر گروہ حضرت امام حسین رضی اللہ تعالی عنہ کی فدمت میں حاضر ہوتے رہتے ہیں اور انہیں فلافت پر قبضہ کرنے تعالی عنہ کی فدمت میں حاضر ہوتے رہتے ہیں اور انہیں فلافت پر قبضہ کرنے کے لئے اکساتے رہتے ہیں۔ مجھے ور ہے کہ کمیں یہ فتنہ طوفان بن کر آپ کی عکومت کو تہہ و بالا نہ کروے۔ آپ مجھے تھم فرمائیں کہ مجھے ایسے حالات میں کیا کرنا جائے ؟

مدینہ کے گور ز کاحضرت حسین واللہ کے نام خط

حضرت امیرمعاوید رضی الله تعالی عنه نے مروان کو لکھا میں نے

تہماری راپورٹ پڑھ لی ہے۔ ہیں اس کے مندرجات سے واقف ہوا ہوں۔ حضرت امام حسین رضی اللہ تعالی عند کی شخصیت نمایت قابل احرّام ہے۔ تم ان کے معاملات ہیں وظل نہ دینا اور ان کے پاس آنے جانے والوں پر بھی پابندی نہ نگانا۔ جب تک عراق اور تجاز کے لوگ میری بیعت سے بغاوت نہیں کرتے اس وقت تک ان سے تعارض نہ کیا جائے۔

ہارے لاہور کے شیعول کے معتمد علامہ حاری صاحب اس معاملہ میں ہوگوں کو گراہ کرتے رہتے ہیں۔ انہوں نے " جلاء العیون " میں یہ خط ضرور برها ہو گا اور حضرت امیر معاویہ واللہ کے رویہ کو نوٹ بھی کیا ہو گا۔ اس دوران حفرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ نے حضرت امام حمین رضی اللہ تعالی عنہ کو ایک خط براہ راست لکھا تھا جس میں واضح کیا گیا تھا کہ آپ کے کئی امور پر مجھے اطلاع ملی ہے' اگر وہ تج ہیں تو مہمانی فرماکر ان سے احرّاز فرمائیں اور اسیس چھوڑ دیں۔ آپ نے میری وفاداری اور تعاون کے لئے اللہ تعالی ے وعدہ کیا ہے۔ آپ اس عمد و پیان کی پابندی کریں اور جو کھے میں سن رہا ہوں اگر یہ جموث ہے تو آپ بالکل پرواہ نہ کریں اور امت رسول اللہ مٹی پام کو کیجا کرنے کی کو ششیں جاری رنگیں تا کہ لوگ منتشر ہو کر فتنہ کا شکار نہ ہو جائیں۔ آپ عراق ' کوف اور دیگر ممالک کے لوگوں کو اچھی طرح جانتے ہیں اور ان کی فطرت سے بھی خوب واقف ہیں۔ آپ انہیں ویکھ چکے ہیں کہ انہوں نے آپ کے والد مرم اور براور محترم کے ساتھ کیا سلوک کیا' آپ ان و اوں کی باتوں میں نہ آئیں۔ اپنے نانا کی امت پر رحم فرمائیں 'ان فتنہ بازوں کو اپنی مجلس سے دور رکھیں اور ان سے دوبارہ دھوکہ نہ کھائیں۔

حضرت حین رضی اللہ تعالی عنہ نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو کھا کہ آپ درباری خوشار یوں کی باتوں میں نہ آئے۔ میں نہ انشار امت کا عامی ہوں اور نہ آپ سے جنگ و جدل کرنا چاہتا ہوں اور نہ ہی میں آپ کا مخالف ہوں۔

اس خط و کتابت سے معلوم ہوا کہ نہ تو حضرت امیرمعاویہ رضی اللہ تعالی عنہ حضرت امام حیین رضی اللہ تعالی عنہ کے خلاف تھے۔ حضرت الم حیین رضی اللہ تعالی عنہ ہی حضرت معاویہ بیاتھ کے مخالف تھے۔ حضرت المام حیین رضی اللہ تعالی عنہ نے حضرت معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ سے جو المام حیین رضی اللہ تعالی عنہ سے جو بیعت وفاداری اور تعاون کا وعدہ کیا تھا اس پر آپ آدم آخر پابند رہے تھے۔ یہ عمل شیعوں کی عادت پر تقیہ نہیں تھا بلکہ برما تعاون تھا۔ آج کے شیعہ حضرات کی عادت ہے کہ پہلے حضرت علی کرم اللہ تعالی وجہ کو اصحاب علافہ کی مخالفت کا الزام دے کر انہیں تقیہ قرار دیتے ہیں پھر حضرت امام حیین رضی اللہ تعالی عنہ کے حضرت معاویہ باتھ توان کو تقیہ کمہ کر شیروں کو گید ڑ کہتے میں حضرت المام حیین رضی اللہ تعالی منہ کے حضرت معاویہ باتھ توان کو تقیہ کمہ کر شیروں کو گید ڑ کہتے رہے ہیں۔ یہ عبارت شیعوں کی ایک اور کتاب ''دعوت الحثار'' میں بھی باعتی ہے۔

ہم کتے ہیں اگر ان پاک باز انسانوں کے ہاں تقیہ جائز ہو تا تو حضرت اہام حسین رضی اللہ تعالی عنہ یزید کے زمانہ میں تقیہ کرکے اپنی اور اپنے اہل خاشہ کی جان بچا لیتے۔

### متولف كتاب كي ايك گذارش

ہم سابقہ صفحات پر شیعوں کے لایعنی اعتراضات کا جواب دے چکے ہیں۔ خصوصاً " مثم التواریخ "کی پھیلائی ہوئی غلط فنمیوں پر گفتگو کی ہے۔ اہل

حق تو صحیح بتیجہ پر پہنچیں گے مگر بغض و عداوت سے بھرے ہوئے سیاہ دلوں کو کون راہ راست پر لائے گا۔

اندریں خالات ہم ان نیک سیرت اور ٹیک سوچ رکھنے والے حضرات سے گذارش کریں گے کہ وہ ان بدباطن لوگوں کے اعتراضات کو خاطر میں نہ لاتے ہوئے صحابہ رسول مٹائیم سے محبت کا رشتہ قائم رکھیں اور ان شیعول کی گراہ کن عبارات کو خاطر میں نہ لائیں۔